Sac. Teol. GIULIO BARBERIS
IL VADE MECUM DEI GIOVANI SALESIANI

Nuova edizione riveduta e corretta
TORINO 1931

CAPO XII: DELLA MEDITAZIONE

Che cosa é in generale.

La parola meditazione, presa nel suo senso piu vasto, e la considerazione attenta di
qualche verita, a fine di comprenderla bene e penetrarle dentro quanto piit possibile. E una
premurosa investigazione d'una verita occulta. Cosi medita il filosofo, medita il matematico,
medita anche il negoziante per conoscere a qual punto sono i suoi interessi. Noi pero diamo
alla meditazione un significato piu speciale. Noi consideriamo solo le verita spettanti alla
fede ed alla morale cristiana. Né cio col solo scopo di capirle, come puo fare il teologo; ma
con lo scopo di muovere la volonta ad atti ed affetti di ossequio, di amore, di desiderio fermo
di renderci migliori.

Sua efficacia.

Per comprender bene 1'efficacia della meditazione ¢ da considerare che la volonta e
guidata nei suoi atti dall'intelletto. Se questo le I presenta una cosa amabile, essa I'ama; se
come degna di odio, I'aborre. Le verita cristiane hanno certo la forza di muovere la volonta
ad odiare il peccato, ed amare la virtt.. La considerazione della caducita delle cose umane,
delle pene e dei giudizi futuri, dell'infinita bonta di Dio e d'altre verita, sono al certo oppor-
tune a distaccare un'anima dalle cose del mondo, e muoverla ad amare Iddio, ad essere tutta
di Lui e pronta ad ogni cosa del suo servizio. Ma questa forza la volonta non la sente finché
non le sia applicata. Il fuoco ha la forza di bruciare, ma non brucia cio¢ che non gli si avvicina.
La luce del sole ha la forza d'illuminare gli oggetti; ma se tu chiudi gli occhi non li vedi. Or
come si fa questa applicazione delle verita eterne a noi? Colla meditazione.

Che cosa é l'orazione mentale.

La meditazione pertanto, ossia, come ordinariamente anche si dice, I'orazione mentale,
non e altro che un'elevazione, ed insieme una applicazione della nostra mente e del nostro
cuore a Dio, per mezzo di una seria considerazione delle verita eterne. Si puo anche chia-
mare un trattenimento interiore ed un seguito di buoni pensieri e santi affetti, su qualche
materia da cui I'anima desidera ricavare la sua edificazione. Essa € un discorso spirituale
con cui noi veniamo a conoscere, e confidentemente scopriamo a Dio le piaghe e le pene del
nostro cuore, le nostre male inclinazioni, e generalmente tutti i nostri bisogni ed infermita,
supplicando umilissimamente la sua bonta di compassionare tutte le nostre debolezze, rice-
verci nella sua amicizia, e farci la grazia di non perderla mai pit, sulla risoluzione che pren-
diamo di mutar vita e riformare i nostri costumi. Santa Rosa da Lima chiamava la medita-
zione una farmacia spirituale, dove si trovano i rimedi per far guarire tutte le malattie dell'a-
nima.

Suo compito.

L'orazione mentale, dice San Bernardo, avvisa, insegna ed eccita: avvisa la memoria,
ammaestra l'intelletto, ed eccita la volonta, istruendo, suggerendo, commovendo. Agisce
cioe sulla memoria, sull'intelletto e sulla volonta. Agisce sulla memoria facendoci tener sem-
pre avanti agli occhi i nostri peccati, i patimenti del Signore, e gli altri misteri della nostra



santa religione. Agisce sull'intelletto istruendoci sul modo che abbiamo a tenere per confor-
mare la nostra vita alla volonta eterna di Dio. Agisce sulla volonta facendoci prendere quelle
forti risoluzioni che fan rompere ogni laccio del demonio che ci terrebbero attaccati al
mondo, ed ogni vincolo di concupiscenza che cercasse tenerci attaccati alle ricchezze ed ai
piaceri. San Bernardo ancora ci addita la diversita che vi é tra la meditazione e la preghiera.
La meditazione, dice nel sermone primo su Sant'Andrea, insegna cio che manca all'anima,
la preghiera fa si che non manchi; la meditazione insegna la via, la preghiera ci ottiene la
forza a camminare costantemente per questa via (1). E pel suo agire sulla memoria, sull'in-
telletto e sulla volonta, che la meditazione vien anche detta l'esercizio delle tre potenze.

Paragone di David e lamento di Geremia.

Com'e bella la campagna allorquando le piogge nei tempi opportuni ne irrigano le
terre! Come cresce fiorente quell'albero che é piantato presso qualche corrente d'acqua! L'oc-
chio si ricrea alla semplice vista di quella campagna, e sotto 'ombra di quell'albero lo stanco
pellegrino puo nel pit cocente estate riposare sicuro le affaticate sue membra. E, quel che &
pit, quella campagna e quell'albero daranno a tempo opportuno abbondante raccolto. Cosi
e dell'anima nostra quando noi facciamo la meditazione. Il paragone e del profeta Davide,
il quale nel suo primo salmo ci dice appunto: « Beato I'utomo che medita giorno e notte la
legge del Signore. Egli sara come 1'albero piantato lungo il decorso delle acque, che a suo
tempo dara frutto ». Mentre per contro il profeta Geremia, vedendo tanti mali sulla terra ai
suoi tempi, vedendo che quasi piti non vi era idea di giustizia e di onesta, andava cercando
le ragioni di ci0; e non seppe trovare altra causa, se non questa, che non si meditava pitt. «
Se di gran desolazione é desolata la terra, andava esclamando il santo profeta, € per questo:
nessuno medita di cuore». Il continuo strepito delle cose mondane fa si che non -si possa
pit dagli uomini udire la voce di Dio. Non si medita e percio non si fa il bene, non si medita
e percio si fa il male.

Necessita della meditazione: 1) per evitare il peccato.

E per questo che il santo concilio di Trento, vuole che i parroci esortino i fedeli a non
passar giorno senza meditare qualche mistero della passione di nostro Signor Gestt Cristo.
Poiché, soggiunge, il motivo per cui si cade cosi presto nei peccati, anche al primo attacco
della tentazione, e perche non si ha cura di eccitare in noi il fuoco dell'amor divino con la
meditazione delle cose celesti. Lo Spirito Santo poi ci avvisa e ci rassicura, che se ricordiamo
bene i nostri ultimi fini non peccheremo in eterno. Invece senza la meditazione il Signore
puo ben stare, come sta, a battere alla porta dei nostri cuori; ma tanto resta sempre il fra-
stuono delle faccende, degli affari, che la voce del Signore non si puo pitt udire, la voce della
coscienza non puo pit farsi strada. Ci dicono i santi, e specialmente ce lo conferma Sant'Al-
fonso: meditazione e peccato non possono stare assieme. Il peccato, ci dice questo santo, puo
stare con le preghiere vocali, anche coi digiuni e colle penitenze, e persino con la frequenza
ai sacramenti; ma non puo stare con la meditazione. O che non si medita, o0 meditando il
peccatore si converte, e il giusto si avanza per le vie della perfezione. Come fara il peccato
chi si pone sull'orlo dell'inferno e vi guarda bene addentro, e considera che peccando vi puo
precipitare da un momento all'altro? Come fara il peccato, chi si pone bene a considerare il
crocifisso, e riflette che tutto quel mare di patimenti fu prodotto dai nostri peccati, e che il
Signore volle soffrire tanto per liberarcene? E in vista del gran bene che la meditazione pro-
duce che il demonio fa tanti sforzi per non lasciarcela fare.

2) Per progredire nella virtu.

Non solo la meditazione & necessaria per tenerci lontani dai peccati, ma specialmente



€ necessaria per far progredire le anime nella virtu e nella via della perfezione. Fuggiva il
patriarca Giacobbe la collera vendicatrice di Esati, quando, pervenuto in una vasta pianura,
si soffermo al sopravvenire della notte in mezzo a quell'erboso terreno, e, stanco del lungo
viaggio, si abbandono ad un sonno placido e tranquillo. Nel pit1 bello del sonno ecco appa-
rirgli una visione misteriosa. Egli vide una scala lunghissima, che ferme avendo le basi sopra
la terra poggiava colla sommita al piu alto dei cieli. Mille bellissimi angeli scendevano e
salivano per essa, mentre Iddio dalla cima della scala fissava amorosamente gli occhi sopra
il maravigliato Giacobbe, e tra le altre cose gli promise di benedire in lui, e nella sua discen-
denza, tutte le nazioni dell'universo. Ecco un'immagine assai viva della meditazione. Essa &
una scala che parte dalla terra dei nostri cuori, e tocca fino al cielo. Essa ci distacca dall'amore
delle misere cose di questa bassa terra, ed invogliandoci delle celesti solleva i nostri pensieri,
le nostre brame ed i nostri affetti alla patria beata del cielo Quelli che scendono e salgono
per quei misteriosi gradini hanno il volto di angeli, poiché coloro che meditano seriamente,
partecipano tutti in qualche maniera della natura angelica: colla purita d'intenzione, colla
santita delle opere, coll'amore celeste di cui ardono in cuore. Iddio sta alla sommita della
scala; e questo dimostra la provvidenza specialissima che egli nutre per queste anime buone,
e la premura che si prende di guidarle sicure pei sentieri pericolosi di questa vita, e come
per ultimo le accolga tra le sue braccia in paradiso. Oh dunque quanto € mai nobile, preziosa,
utile I'orazione mentale, per chi vuol battere il sentiero della perfezione! L'anima nostra non
si trova estremamente bisognosa? Perche e arida? perche non ha virtu? perche ha tante im-
perfezioni? Perché non medita in se stessa. Adunque come fare per rimettere in noi il fer-
vore? Ce lo dice di nuovo Davide nei suoi salmi: Con la mia meditazione il fuoco del divino
amore si accendera. Meditando non si pecca pitt: meditando si riaccende il fervore. Dob-
biamo percio fare sempre la nostra meditazione, e dobbiamo farla bene. Gesu ce ne diede
I'esempio: passava le notti in orazione. Tutti quelli che vollero farsi santi lo imitarono e vi
riuscirono; mentre invece nessuno riusci alla santita senza questo potentissimo mezzo. Que-
sta verita e incontestabile. I piti grandi santi si puo dire non facessero altro che meditare:
essi, anche nelle loro grandi e normali occupazioni, tenevano sempre la mente fissa in Dio.
Sant'Antonio al comparire del sole mattutino dolcemente si lamentava con lui. perche ve-
niva a disturbare le care meditazioni che aveva fatto per tutta la notte. San Francesco d'As-
sisi si ritirava settimane intiere senza mai parlare con nessuno e senza veder nessuno: solo
meditava. San'Ignazio di Loyola faceva lo stesso: cio che compi la sua conversione e che lo
innalzo a tanto grado di santita, fu la meditazione. Ma anche i santi pitt operativi, San Ber-
nardo, San Domenico, San Filippo Neri, San Vincenzo de' Paoli, San Francesco di Sales, che
tanto operarono per la gloria di Dio e per la salvezza delle anime, si puo dire che erano in
continua meditazione.

3) E necessaria ad istruire ed a guidare le anime.

La meditazione e poi indispensabile per chi ha da istruire altri nella santa legge di Dio,
e da guidare le anime nelle vie del Signore. A quel modo che il mondo materiale ha un
doppio aspetto, I'uno pel volgo e l'altro pel naturalista; come un libro veste differente
aspetto per chi lo capisce e per chi non lo intende, cosi avviene per la santa legge di Dio. Per
conoscere le cose divine, penetrarne il midollo, mostrarci ripieni dello Spirito Santo, e di
tutta necessita la meditazione. « Avvicinatevi e sarete illuminati ». Come potresti capire il
beato Sebastiano Valfré che si chiamava di tutto cuore gran peccatore, e che confessandosi
tutti i giorni, si accusava di aver commessi molti peccati e delitti? Chi comprendera Santa
Teresa, se non si € uomini di molta meditazione, se non si comprende fino al fondo il cuore
umano? E noi saremo poi destinati a dirigere anime, e percio siamo obbligati a prepararci
con sode e quotidiane meditazioni. Secondo le nostre costituzioni noi dobbiamo lavorare



molto a pro dei giovani e del prossimo; dobbiamo pertanto accenderci d'un grande zelo per
la salute delle anime. Ma per lavorare utilmente alla santificazione degli altri, bisogna ap-
plicarsi bene alla meditazione. Infatti la nostra vita sempre a contatto col mondo riesce pitt
difficile a mantenerci nel fervore, e ci espone a molti maggiori pericoli, che non siano esposti
coloro i quali appartengono ad Ordini che non hanno per iscopo 1'occuparsi dei giovani. E
poiché bisogna riempirsi meglio dello spirito di pura e viva luce, se si vogliono illuminare
gli altri, cosi si deve riempire il cuore di sempre maggior fuoco se si vuol riuscire ad infiam-
mare gli altri. Nella meditazione poi si comprendera meglio che la buona riuscita di un gio-
vane o la conversione d'un peccatore dipende pitt dal buon esempio, dall'unzione delle no-
stre parole e specialmente dalla grazia di Dio che non dai nostri sforzi materiali.

4) Necessita di meditare per un religioso.

La necessita della meditazione & molto maggiore in un religioso, che deve non solo
fuggire il peccato osservando i comandamenti, ma anche tendere alla perfezione praticando
i consigli, cosa assai piu ardua, tenuto conto che il religioso e anch'egli impastato di fango,
e dalle passioni pur lui trascinato verso terra ed all'amore dei beni sensibili. Senza la medi-
tazione non si viene nemmeno a capire che cosa sia perfezione, parlando in modo pratico;
mentre invece non puo essere che uno, il quale mediti bene, non s'invogli di tendere con
ardore alla medesima. San Tommaso dice che la prontezza della volonta ad eseguir sempre
tutto cio che piace a Dio. nel che consiste la perfezione cristiana, oltreché dalla grazia di Dio
nasce dalla meditazione. « Poiché, dice, la meditazione delle proprie miserie da una parte e
delle divine perfezioni e benefizi dall'altra, fa I'anima umilmente soggetta a Dio, e pronta,
per la sua infinita bonta e per gratitudine ai benefizi di lui. a darsi tutta al suo servizio ». Il
Caietano, commentando questa dottrina dell'Angelico, soggiunge che la meditazione deve
essere quotidiana nel religioso; né merita il nome di religioso colui, che almeno una volta al
giorno non vi si esercita. E soggiunge ancora che come non si da effetto senza causa e non
si ottiene il fine senza i mezzi, cosi non si vive da religioso senza I'uso della meditazione. Il
religioso non puo contentarsi d'una vita esteriormente regolata; ma la nostra ha da essere
vita interiore. Sono da regolarsi i nostri giudizi basandoli sui giudizi di Dio, stimando cio
che Iddio stima e tenendo in poco conto quello che Dio non stima. Sono da regolare i nostri
affetti amando Dio e cio che Iddio ama. Ora in questa vita interiore chi ci & maestro? Lo
Spirito Santo. Nella scuola della perfezione noi siamo discepoli dello Spirito Santo: quello
che impariamo l'impariamo da lui, e cio che egli non c'insegna non lo possiamo sapere in
nessun modo. Or come e quando mai lo Spirito Santo ci fa scuola? In nessun altro tempo
pit che in quello della meditazione. Il religioso che non medita, € uno scolaro ignorante che
trascura di andare a scuola. Quindi Santa Teresa diceva, che il tralasciare la meditazione e
chiudere la porta per la quale ci vengono i lumi e le grazie dello Spirito Santo. Ecco perche
i santi stimavano tanto, e praticavano cosi assiduamente questo esercizio. Il dottissimo Sua-
rez si dichiarava pronto a rinunziare a tutte le sue cognizioni filosofiche e teologiche, acqui-
state con lunghi e faticosi studi, prima che perder il frutto di un quarto d'ora di orazione
mentale. Sant'Alfonso sotto un certo aspetto stimava la meditazione pitt ancora che la co-
munione. Gli eremiti del deserto non si comunicavano con frequenza perche non potevano;
ma meditavano del continuo e si facevano santi e gran santi.

5) Necessita della meditazione alla santita.

Il religioso deve santificarsi. Ora il santificarsi consiste nel ritrarre in se stesso 1'imma-
gine di Gesu Cristo. Questo lavoro si eseguisce mirando spesso il modello e la copia, e con-
frontandoli. Questo confronto si fa appunto nella meditazione, la quale ci mette innanzi quel
che dovremmo essere per assomigliare a Gesu Cristo, e quel che realmente siamo, e, come



lo specchio, ci fa conoscere le macchie o brutture che deturpano il volto. D'altra parte il reli-
gioso sa quali potenti nemici lo circondano e lo assediano: fuori il demonio ed il mondo,
entro la concupiscenza e I'amor proprio; nemici astutissimi, che con infinite frodi cercano
ingannarlo e farlo cadere. Importa assai lo scoprirne le mosse ed i raggiri. La meditazione ci
fa appunto conoscere i disegni del nostro avversario ed i lacci che ci tende. Chi non medita
e simile a quel sovrano, che assediato dal di fuori ed insidiato dal di dentro, se ne stesse
tranquillo in ozio, senza prendere le debite precauzioni.

Noi religiosi specialmente siamo obbligati a fuggire il peccato, a correggere i nostri
difetti, ad aver fede, speranza, carita, timor di Dio, zelo del prossimo. Ebbene, & per mezzo
della meditazione che queste cose si ottengono. E se tra i religiosi medesimi vi sono dei
tiepidi, & da ascrivere a questo, che non fan bene la meditazione. Infatti meditazione e vera
tiepidezza non possono stare insieme, essendo che in meditatione mea exardescet ignis. San
Bonaventura ci dice che la meditazione € come uno specchio, in cuil'anima vede i suoi difetti
e cerca di farli scomparire. Inoltre, soggiunge ancora questo santo, per praticare le virtu e
necessario conoscerle. Non e con gli occhi del corpo, né alla luce materiale del sole che esse
si conoscono; ma con lo sguardo penetrante dell'anima, ed alla luce divina, il che si fa solo
con la meditazione. Si, I'orazione mentale € una lampada; ma questo non basta, poiché dopo
(I'avere conosciute queste virtu & ancora necessaria la grazia e la forza di praticarle, ed e la
preghiera che ci ottiene questa grazia e questa forza. Chi non medita, non sente bisogno
della preghiera, e la pratica delle virtu riesce per lui impossibile. San Giovanni Crisostomo
dice che 'orazione e una fontana posta in mezzo ad un giardino: essa spande dappertutto
la freschezza, e fa sbocciare i fiori di tutte le virtt. Un giardino non irrigato inaridisce.
Sant'Agostino ci dice che I'uomo é stato creato da Dio per conoscerlo, amarlo conoscendolo,
e per quietarsi in lui con perfetto amore. E questo € quanto fa la meditazione. La medita-
zione, abbiamo detto, e il gran mezzo per giungere alla perfezione. La perfezione consiste
nel perfetto amor di Dio; ma questo grande amor di Dio quando e dove si accende? Nella
meditazione. Onde dice il nostro San Francesco di Sales, che la meditazione & moralmente
indispensabile per arrivare alla perfezione, essendo che € essa che rischiara 1'intelligenza per
mezzo di un lume divino, come ¢ essa che spinge la nostra volonta all'amore del Signore.
San Luigi Gonzaga diceva che senza molta orazione mentale non si arriverebbe mai ad un
eminente grado di virtt. I profumieri conservano il profumo della profumeria anche dopo
finito il loro lavoro, e I'anima che vive con nostro Signore nella meditazione, spande attorno
a se il buon odore di Gesu Cristo anche quando non é pitt in preghiera. Siamo il buon odore
di Cristo, dice San Paolo. E siccome il ferro gettato nel fuoco lascia le sue proprieta naturali
e prende le qualita del fuoco, cosi colui che occupa frequentemente il suo spirito nelle cose
di Dio, perde a poco a poco i sentimenti, le inclinazioni e le debolezze della natura corrotta,
e riceve sentimenti e qualita tutte divine. Per questo i santi fecero della loro vita una conti-
nua meditazione. Tu pertanto ritieni quell'ammaestramento di San Francesco d'Assisi: «La
grazia che maggiormente deve desiderarsi da un religioso deve essere lo spirito di orazione
(meditazione), perche s'egli avra questo dono potra promettersi d'arrivare alla perfezione.
Se esso invece non potra acquistarlo, si condanna per forza ad indietreggiare ogni giorno
invece di progredire». E adunque questa la pratica di pieta attorno a cui devi fare i tuoi pit
grandi sforzi. Da tutto cio che si disse sopra, si pud conchiudere che la vera differenza tra il
religioso che vive santamente ed il religioso immortificato e, che I'uno fa bene la medita-
zione, e l'altro no, poiché, come dice Sant'Agostino, sapra viver bene colui che sapra pregar
bene (1). E molti danno gran numero di precetti per la perfezione; ma credo che in pratica
l'assidua meditazione sia il precetto pitt importante. Aveva percio ben ragione San Filippo



Neri, affermando che un religioso senza meditazione & un religioso senza ragione; e Sant'Al-
fonso de' Liguori che un religioso che non fa meditazione non e pit un religioso ma un
cadavere di religioso.

Cio che ne dice San Bonaventura.

San Bonaventura, nello Specchio della disciplina, rivolgendosi ai novizi da loro questi
ammaestramenti: « Debbono i novizi esser solleciti e ferventi nell'orazione mentale; non so-
lamente quando si trovano nell'atto di farla nelle solite ore a loro determinate, ma devono
anche meditare in ogni luogo e tempo. Essi sono il tempio di Dio; e percio in ogni circo-
stanza, o coricati per riposare, o mangiando o lavorando, debbono nel loro interno, senza
proferire parole articolate, pregare il Signore con puro cuore, perche l'orazione tanto piu &
sicura e fruttuosa quanto pit e secreta ed intrinseca. E come se facessero una esortazione o
conferenza a se stessi devono quotidianamente esaminarsi, e tra se stessi ricercare in quali
cose facciano profitto e in quali manchino al debito loro. E cosi devono rendere quotidiana-
mente grazie a Dio con tutta la divozione della mente loro per il benefizio ricevuto della
vocazione, e per tutti gli altri benefizi da lui, Salvator nostro, ricevuti. E fa anche bisogno
che con instantissime suppliche lo preghino, affinche egli si degni di finire in loro quel bene
che hanno incominciato. Quanto pitt I'utomo conosce se stesso e considera lo stato suo inte-
riore, tanto piti viene a pregar bene. E dunque cosa necessaria che, se noi vogliamo utilmente
star uniti a Dio, esercitiamo 1'animo nostro nella meditazione e nella considerazione della
nostra miseria, impariamo che cosa ci faccia bisogno di domandare a Dio. E nel meditare la
misericordia di Dio, bisogna che impariamo .con qual desiderio, confidenza ed umilta dob-
biamo domandare. Giacché con queste due ali, cioé con la considerazione della miseria
dell'uomo, e con quella della misericordia di Dio Redentor nostro si solleva e ingagliardisce
'orazione.

Cio che ne dicono i santi fondatori e le nostre regole.

Essendo la meditazione il gran mezzo per correggersi dei propri difetti ed arrivare alla
perfezione, non credo vi sia ordine religioso o congregazione che non abbia nelle sue regole
un articolo che la prescrive. Anzi in molti é stabilita mattino e sera, e per un'ora. Il serafico
dottor San Bonaventura dice: « Guai a quelle religioni che trascurano la meditazione! Con
tal omissione in esse si introdurrebbe la nausea della divozione, e si darebbe l'adito alle
imperfezioni, e si aprirebbe la via al precipizio». Sant'Agostino dice che la meditazione e il
principio del ben operare (1). Nei salmi poi Davide ci dice che perisce I'anima che non fa
meditazione (2). Le nostre costituzioni non ne stabiliscono che mezz'ora al giorno, ma ri-
chiedono che questa mezz'ora vi sia sempre, e non sia diminuita, dicendoci che: «ciascuno,
oltre le orazioni vocali, fara ogni giorno non meno di mezz'ora di orazione mentale ». Per-
tanto e di massima importanza che tu ti persuada essere questa la molla della vita religiosa,
affinche non abbia mai da avvenire, in tutto il tempo della tua vita, che per leggeri motivi
l'abbia a tralasciare o 1'abbia a fare con diffidenza.

Quanto la meditazione sia osteggiata dai demonio.

E veramente cosa degna di stupore il vedere, che l'esercizio della meditazione, mezzo
tanto eccellente e necessario, sia nondimeno si poco amato e si poco da molti fedelmente
praticato, anche da religiosi, e che si diano vari, i quali vi provano una grandissima ripu-
gnanza. Ma lo stupore prende a dileguarsi quando si consideri essere il demonio che osteg-
gia grandemente questa pratica, come quella che e per lui tanto dannosa. Egli fa certamente
ogni sforzo per impedirla; affinche, otturato questo fonte, I'anima nostra resti in secco, senza
forza e senza resistenza alle proprie tentazioni. Egli sa che nell'inferno non v'e nessuno che



sia stato assiduo a fare la meditazione; mentre invece vede che tutti quei che vi sono, vi
andarono perche non meditavano. Vedendo cio non ci stupira pit se 1'abate Agatone ebbe
a dire, non esservi maggior travaglio pel religioso di quello che talora prova in far medita-
zione; poiché i demoni sapendo molto bene non esser potenti contro quelli che vi si appli-
cano davvero, suscitano contro di essi tanti disturbi che ¢ maraviglia se non 'abbandonano.
Onde tu conoscendo bene la fonte della noia o ripugnanza che possono venirti, cioé che ha
origine dal demonio, sta' in guardia, e quanto pit esso tenta di vincerti, tanto piu veglia su
di te affinché non giunga mai a sopraffarti.

Meditazione privata o senza libro.

Noi siamo soliti fare la meditazione col libro in comune; perd puo anche capitarti di
non poterla fare con gli altri. Allora sta' attento a non dimenticare quest'atto cosi importante.
Se hai il libro puoi farla da te, servendoti di quello nello stesso modo come la fai le altre
volte in comune. Ma se ti trovi in viaggio o in casa altrui, o anche da solo senza comodita di
libro, oppure anche se per qualche impossibilita, come se per mal d'occhi, o per essere all'o-
scuro non potessi servirtene, non lasciare ugualmente di fare la meditazione. Vi sono molti
modi e molto facili per cui potrai certamente riuscirvi. Io te ne indico qui alcuni. Si puo
prendere utilmente per soggetto della meditazione la formula d'una preghiera che si sa a
memoria, per esempio il Pater, ' Ave Maria, gli atti di Fede. In tal caso si recita "una di queste
preghiere, fermandosi qualche tratto su ogni parola a riflettere, per penetrarne il senso e
nutrirne I'anima. Facendo cosi ti passa la mezz'ora di meditazione, anche col solo scorrere il
Pater noster. I comandamenti di Dio e della Chiesa possono anche fornirti soggetto di me-
ditazione molto pratica. Si fan passare uno ad uno i comandamenti, si riflette con pondera-
zione che cosa proibiscono e che cosa comandano: intanto si esamina in che modo li osser-
viamo noi; si domanda perdono delle nostre infedelta nell'osservare la santa legge del Si-
gnore; si fan seri propositi su ciascuno. Si possono far passare i setti vizi capitali e vedere i
danni che ci recano uno per uno, e prendere i mezzi per reprimerli. Altro metodo ben sem-
plice e adatto é far passare i misteri del rosario, fermandosi a meditare su ciascuno. Potresti
persino far benissimo la tua meditazione guardando la campagna, i fiori, i frutti; innalzando
lo sguardo al cielo stellato, ecc., riflettendo a lungo sulla potenza, sapienza, bonta di Dio;
sulla corrispondenza e gratitudine che gli dobbiamo e via via. Altro modo ben salutare con-
siste nel percorrere in ispirito le cinque piaghe del Signore. Uno si mette ai piedi del croci-
fisso con la Maddalena, e con lei si raccolgono le gocce 'di sangue che stillano dal corpo
scarnificato di Gesti. Si abbracciano i suoi piedi e si chiede perdono dei passi colpevoli che
si son fatti andando in compagnie o luoghi pericolosi, o fuggendo dalla chiesa o dall'ubbi-
dienza. Si baciano le mani trafitte dai chiodi, si adorano e si domanda perdono di tutte le
azioni colpevoli che si ebbe la disgrazia di fare, con esse, o col rubare, o col battere, o col
servircene immodestamente. Si considera la corona di spine, e cosi ti ecciti al pentimento
delle vanita, dei capricci, della superbia, ecc. Infine si entra per la piaga del costato in cotesto
cuore adorabile e sempre aperto a noi. e vi si nasconde come in porto di salute: quivi erige-
remo le nostre tende, perche quivi si sta bene.

Frutti della meditazione.

I frutti che noi dobbiamo ricavare dalla meditazione sono i seguenti: riformare i co-
stumi, allontanarsi dai peccati sebbene molto leggeri, fuggirne le occasioni ed ogni imperfe-
zione, domar le passioni ed i sensi, mortificare le cattive inclinazioni, vincere le ripugnanze
e difficolta che s'incontrano nelle virtti, combattere valorosamente contro le tentazioni, av-
vezzarsi a sopportare molti travagli con allegrezza, animarsi ad adempiere prontamente la
volonta di Dio dichiarata nella sua santa legge, e nei consigli evangelici, e nelle regole ed



ordini dello stato ed ufficio in cui uno si trova, e nei consigli che danno i superiori. Inoltre
procurare l'accrescimento nelle virt1 dei tre voti, poverta, castita, ubbidienza; nella carita,
umilta, pazienza nei travagli, ed amore alla croce, al dispregio ed alla macerazione della
carie. E particolarmente ciascuno deve procurarsi le virt1 che gli sono piu utili, considerata
la qualita dello stato suo: sia modestia, o castita, o fortezza, od altra delle teologali o morali.
Quando pertanto tu ti esaminerai sulla meditazione fatta, dovrai notar bene se hai cavato
alcuni di questi frutti nel modo suddetto; e se la ricerca ti da un risultato negativo, procura
e proponiti i mezzi pratici per riuscire nell'intento.

Stima ed amore alla meditazione.

Ti stia adunque sommamente a cuore la meditazione; abbine una grande stima. Non
vi sia cosa da te maggiormente desiderata, poiché nulla meglio di essa puo purgare il tuo
intelletto dalle sue ignoranze, e il tuo cuore dai suoi affetti depravati. La meditazione mette
il nostro intelletto nella chiarezza e luce divina, ed espone la nostra volonta al caldo del
calore celestiale. La vostra parola, o mio Dio, esclama il real profeta, rischiara le tenebre della
mia niente, e dirige i miei passi nel retto sentiero. Si puo ben dire che se la nostra vita € un
viaggio al cielo, la meditazione & la via che vi conduce. Se la nostra vita & un faticoso cam-
mino, la meditazione & quell'albero benefico sotto cui dobbiamo riposarci onde prendere
ristoro e fortificarci. Coraggio: prendi amore a questo mezzo potentissimo di santificazione.
Oh se potessi io oggi essere persuaso d'averti invogliato ad essa! Potessi esser persuaso di
averti fatto penetrare nel cuore l'utilita che da essa deriva! Io mi sentirei tutto consolato per
aver cosi posto nelle tue mani la chiave della perfezione. Faccia il Signore che sia cosi.

CAPO XIII
DEL MODO PRATICO PER FARE LA MEDITAZIONE

Fare il possibile.

Quando si ha buon volere si riesce sempre nella meditazione, perche essa dipende pit
dall'ispirazione dello Spirito Santo che dalla nostra industria, e lo Spirito Santo ¢ sempre
con chi fa quel che puo. Tuttavia, perche la volonta sia veramente buona, si richiede che
l'individuo faccia davvéro quanto puo da parte sua, perche il Signore vuole che noi pren-
diamo i mezzi convenienti per riuscire ad un'impresa si eccellente ed utile. Chi pertanto
vuol riuscire a far bene la meditazione deve cercar di conoscere il miglior modo possibile
per farla bene. Io qui cerchero di spiegarti il metodo che si suole tenere da noi, che non
possiamo consacrare gran tempo alla meditazione, avendo sempre da stare coi giovani, da
attendere ad altre cose relative alla nostra vita molto operativa in bene delle anime. Esso e
basato su quanto c'insegna nelle ammirabili sue opere il nostro titolare, il gran dottore di
santa Chiesa, San Francesco di Sales, e su quanto c'insegnano Sant'Ignazio, Sant'Alfonso e
gli altri autori pit accreditati in materia.

Le tre parti della meditazione: 1) Preparazione.

Nell'orazione mentale si possono considerare tre parti: la preparazione, la meditazione
propriamente detta ossia i punti della meditazione, e la conclusione ossia ringraziamento.
La preparazione e necessaria. Gesit medesimo ce 1'ha inculcata facendoci dire nel Vangelo:
Prima dell'orazione prepara I'anima tua (1). Cio viene a significare che, essendo la medita-
zione quasi una conversazione che l'anima fa con Dio, non va bene che 1'uomo vi s'accosti
sbadatamente, senza aver prima raccolti i suoi pensieri e richiamata l'attenzione alla somma



riverenza con cui si deve trattare con Dio. San Bernardo stima tanto necessaria questa pre-
parazione, che da essa fa dipendere l'esito dell'orazione, dicendo: « Come tu andrai prepa-
rato a Dio, cosi Iddio apparira a te nella tua orazione ».

Preparazione remota.

La preparazione é remota e prossima. Quanto alla preparazione remota, oltre al viver
bene, come deve uno che & ammesso a conversare con Dio, e al mettersi in grazia di Dio se
per isventura non vi fosse, si richiede che gia prima del tempo della meditazione si pensi ad
essa. Gia fin dalla sera antecedente, se puoi, ma specialmente fin dalla levata, procura di star
raccolto quanto ti & possibile. Non isvagarti o curiosare: non chiacchierare, o leggere cose
estranee. Reécati in chiesa o nel luogo della meditazione con raccoglimento, prendi con rive-
renza l'acqua benedetta, fa' divotamente il segno della croce e la genuflessione, ed arrivato
al tuo posto, subito concentrati in preghiera, e stacci con gran raccoglimento e compostezza.
Ma ricordati sempre che la preparazione principale e la disposizione stessa della volonta,
cioé occorre gran desiderio di trar profitto. Che se sentissi difetto di questo gran desiderio,
sara bene suscitarlo in te con qualche divota considerazione. Figurati ad esempio d'andare
a questo santo esercizio come andrebbe un avaro ad un ricco tesoro di cui si potesse impa-
dronire, o come un viandante assetato ad una chiara fonte a cui potesse refrigerarsi, o come
un affamato ad un buon banchetto nel quale si potesse rifocillare. Pit1 che tutto ti giovera il
considerare che nella meditazione e direttamente Iddio che ti parla. Il Signore disse: « A chi
fu gia dato, abbondera; a chi non ha, anche quel poco che ha sara tolto ». Percio chi vuole
approfittare porti alla meditazione un cuore buono ed ottimo, disposto a ricevere la semente
che il divino agricoltore vi spargera. L'uomo che viene con questo cuor docile ed arrende-
vole alle sante ispirazioni, & colui di cui fu detto che ha; e percio a lui sara dato sempre di
pit. E anche parte della preparazione remota il procurare che il luogo dove si fa la medita-
zione sia silenzioso, il trovarsi diligentemente al principio della medesima, perchée arrivando
tardi, non si faccia rumore all'aprire o chiudere le porte con disturbo proprio e degli altri, e
non si perda nessuna preghiera o parola della lettura di essa. Importa pure molto il guar-
darsi attentamente dal tossire, dal soffiarsi il naso, sospirare in modo da essere avvertito
dagli altri, o far comecchessia rumore col muovere il banco o la sedia. Deve poi essere cura
attentissima di chi legge i punti della meditazione, il porsi in luogo e volgersi in modo da
poter essere ben inteso da tutti, di far detta lettura con voce molto spiccata, con senso, e
sufficientemente adagio, che non abbia a sfuggir sillaba di quanto egli legge. La trascuranza
di queste piccole attenzioni talora e anche causa del poco profitto che se ne trae.

Preparazione prossima.

La preparazione prossima racchiude le tre parti seguenti: 1" mettersi alla presenza di
Dio, cioe ricordarsi di essere alla presenza di quel Dio che noi vogliamo onorare, che ci ha
da dare le grazie che ci occorrono, e che dovra giudicarci se noi abbiamo fatto il possibile
per far bene la meditazione. 2° Domandar perdono dei nostri peccati con l'umiliarci davanti
a Dio, poiché la meditazione e specialmente quella che deve farci conoscere noi medesimi;
e non verremo mai a conoscerci bene, se non sprofondandoci nel nostro nulla e nel ricono-
scerci bisognosi di tutto. 5° Domandare a Dio la grazia di poter far bene la meditazione,
recitando anche qualche piccola preghiera vocale in proposito, che per noi & quella notata
nel nostro Manuale: Mio Dio, prostrato alla vostra presenza...

a) Metterci alla presenza di Dio.

Giova assai mettersi bene fin da principio alla presenza di Dio; e questo deve essere
un atto che non duri solo quel momento, ma devesi rendere presente per tutto il tempo della



meditazione. Questo si puo fare in molti modi: te ne suggerisco qui qualcuno affinché scelga
quel che ti va meglio, ed anche lo varii secondo le circostanze. Facendo la meditazione in
chiesa, il modo pitt semplice e questo: guarda il tabernacolo e figtirati che veramente Gesu
da esso ti osservi. Egli e la vivo e vero, col suo cuore ardente di amore per noi, e che si
dispone a farti maggiori o minori grazie secondo il maggiore o minor impegno che porrai
nel far bene la meditazione. Oh! figurati proprio di vedere Gesu1 con gli occhi tuoi: figtirati
che egli tenga gli occhi suoi per tutto il tempo della meditazione sopra di te: allora la medi-
tazione ti riuscira certamente bene. Altro modo, e lo potresti specialmente adottare quando
non facessi la meditazione in chiesa, e in tempo di quaresima o di passione ed al venerdi, e
questo: guarda il crocifisso, e, concentrato in. te stesso, figtirati di vedere realmente Gest1 in
croce, mentre € in agonia per gli immensi spasimi che soffre e che egli volga gli sguardi a te,
e trovi qualche sollievo se tu fai con gran divozione la meditazione, mentre gli si aggiunge-
rebbero nuovi dolori ai tanti che gia soffre se ti vedesse distratto e freddo nel meditare.
Giova anche, quando & opportuno, o si fa la meditazione da solo, tenere il crocifisso in mano,
e avanti gli occhi, ed osservare continuamente Gesti penante figurandotelo ancor vivo, e che
ti stia vicino per aiutarti a penetrare nelle verita che mediti, ed a prendere generose risolu-
zioni. Vari che sperimentarono questo metodo mi confermarono aver loro giovato immen-
samente a scuotersi dal loro torpore. V'e un terzo modo, che adoperava alle volte Don Bosco,
specie quando era ancor chierico, e che dice adoperasse anche il suo amico Luigi Comollo
morto in concetto di santita, e di cui egli poi scrisse la vita, metodo che tu potresti special-
mente usare nel tempo pasquale e alla domenica. Consiste nell'idearsi il paradiso, la SS.
Trinita, con Geslt benedetto glorioso e trionfante; poi la Beata Vergine, San Giuseppe, tutti
gli angeli e santi in uno sfolgorio di luce; fare cosi la tua meditazione alla loro presenza. E
figurati che ti osservino, e che ti preparino una corona di grazie se tu la farai con grande
impegno, mentre ne sarebbero sdegnati se ti vedessero in essa mal disposto. Nulla t'impe-
disce di porti alla presenza di Dio in qualche altro modo, che pit attiri il tuo raccoglimento:
come se volessi figurarti d'essere avanti al divin Giudice, il quale fosse pronto a scagliarti la
sentenza di reprobo se tu fai male le meditazione, ed a lenire invece la sua collera e benedirti
se tu metti tanto impegno per farla bene e trarne frutto. Cosi se volessi, per esempio al sa-
bato, figurarti la Madonna che ti osserva e ti guarda; se volessi figurarti altra volta San Giu-
seppe o I'Angelo Custode, oppure anche le anime del purgatorio, che resterebbero sollevate
se tu vinci tutte le ripugnanze e le distrazioni, mentre invece continuerebbero a soffrire or-
ribilmente se tu fossi freddo e noncurante nella medesima. Basta anche che avvivi la fede, e
miri Iddio presente a te, come e presente in tutti i luoghi del mondo, e ti persuada che
quando fai meditazione non sei solo ma che si trova con te la SS. Trinita, Padre, Figliuolo e
Spirito Santo, con cui parli, e che ti vede, ode. e vuol rispondere nel tuo cuore con ispirazioni
ed illustrazioni. Altra volta ancora puoi mirare Dio che ti sta accanto e ti circonda da ogni
parte, e mirar te entro lui come un pesce entro il mare. Altra volta mirare Gesu in te, nel tuo
cuore, e che tu gli eriga un tempietto, come fece Santa Caterina da Siena, che poi tutto il
giorno mirava Iddio nel piccolo santuario da lei eretto nel suo cuore. Son persuaso che se
tin dal principio della meditazione ti applicherai a metterti in qualcuno di questi modi alla
presenza di Dio. riuscirai davvero a far bene questo grande atto di religione, e ne ricaverai
frutto abbondante e sarai certo di vincere poco per volta tutti i tuoi difetti, ed incamminarti
presto realmente sulla via della perfezione, per la quale Iddio ti vuole.

b) Chieder perdono dei propri peccati.

Il secondo atto della preparazione consiste nel prostrarsi in ispirito profondamente
avanti il Signore, e domandargli perdono dei tuoi peccati, umiliandoti avanti la maesta sua.
La superbia e quella che pit ci allontana la grazia del Signore; I'umilta & quella che piu ce



l'attira, e specialmente nell'orazione I'umilta giova immensamente (1). Rifletti adunque ai
tuoi peccati, pensa che per tante colpe commesse non dovresti neppur osare di stare alla
presenza di Dio, o ad alzare lo sguardo a lui, e umiliati profondamente, pieno pero di rico-
noscenza che il Signore ti sopporti e sia ancor pronto a farti grazie.

¢) Chieder la grazia di poter ben meditare.

Il terzo atto & offrire a Dio l'orazione che sei per fare e domandare la grazia di farla
bene e di ricavarne gran frutto. Se ti sei bene umiliato ti verra spontanea questa preghiera,
poiché vedendoti incapace a tutto, indegno di tutto, ti getterai con grande slancio e volente-
rosamente nelle braccia di Gesti, la bonta e misericordia del quale e tanto grande che riceve
nel suo amplesso tutti quelli che a lui si rifugiano. Prega ferventemente lo Spirito Santo che
t'illumini. Non dimenticare di ricorrere anche all'intercessione della Madonna, affinche ti
sorregga. Ricorda pure che San Giuseppe e costituito come padre della vita interiore e me-
ditativa: ricorri quindi anche a lui come pure al tuo Angelo Custode, e poi entra nella medi-
tazione. Questi vari atti, che esposti qui largamente sembrano dover durare gran tempo,
compresa la piccola preghiera Mio Dio ecc., che noi siam soliti fare, in pratica possono e
debbono esser fatti in pochi minuti (per lo pitt in quattro) per non togliere il tempo alla parte
principale che e la meditazione propriamente detta.

d) Rappresentazione del soggetto.

Una quarta cosa conviene ancora fare prima di entrare, direttamente nel corso della
meditazione, e consiste nel fare prima la rappresentazione del soggetto, dare cioe un colpo
d'occhio generale sul mistero o sulla verita eterna che si vuol meditare. Questo colpo d'oc-
chio generale o rappresentazione del soggetto o preludio alla meditazione e assai impor-
tante, specialmente quando si tratta della vita di Gest, in cui questo soggetto ci & dato dal
testo evangelico. Conosciuto prima in generale di che cosa si tratta, riesce poi pit facile e
naturale la divisione della meditazione nei vari punti che si vogliono considerare. Questa
rappresentazione del soggetto € bene renderla sensibile, figurandoti di vedere il luogo e le
persone che prendono parte, e di udirne le parole, vederne i fatti; per esempio se si medita
la vita di Gesu figurarci di vederlo, vedere le persone che l'attorniano, sentirne le parole: se
si medita l'inferno, figurarti di vedere come una gran fornace incandescente, e tu li presso
come sull'orlo in pericolo di cadervi dentro. Perchée con questo ripiego la nostra mente e pitt
disposta a tenersi concentrata e raccolta, e cosi ci aiuta a capire piti facilmente nelle sue par-
ticolarita quanto si legge.

2) Punti della meditazione.

Sono la meditazione propriamente detta. Noi siamo soliti a dividere la nostra medita-
zione in tre punti: si legge sul libro adottato un punto, e poi si medita qualche minuto, in
modo che tra la lettura e la riflessione scorrano circa sette minuti. Quindi si legge il secondo.
poi il terzo punto, e di nuovo, dopo ogni lettura, si lascia un tempo adeguato di riflessione.
Ma, che fare in questo tempo di riflessione? Come comportarsi? Questa e la parte piu im-
portante; ma riesce anche la piu difficile, percheé da molti non si e capaci di tenere la mente
ben fissa sul soggetto, e non si sanno occupar bene i ritagli di tempo. Questa pertanto & la
parte a cui maggiormente devi attendere. E bene sapere che la meditazione, come dice I'an-
gelico dottore San Tommaso, e I'esercizio delle tre potenze interiori dell'anima: memoria,
intelletto, volonta. Bisogna pertanto in detto tempo esercitare queste tre potenze. Si entra
nella meditazione senza sforzo, coll'esercizio della memoria, richiamando alla mente le cose
lette, come se si avesse da recitarle. L'esercizio della memoria deve occupare brevissimo
tempo, ma esser fatto esattamente e chiaramente il piti possibile, perche l'intelletto trovi



preparata a se la via. Si procede con l'intelletto, studiandosi di capir bene nelle singole sue
parti quanto si e detto, cercando di impossessarci bene della verita esposta. Finalmente si
esercita la volonta, applicando le cose lette a noi stessi, industriandoci cosi di eccitarci al
bene.

a) Esercizio della volonta.

Il maggiore sforzo deve essere rivolto all'esercizio della volonta; poiché € nel muovere
la volonta al bene dove consiste il vero frutto della meditazione. E bene notarlo qui che
l'esercizio della memoria e dell'intelletto non si fa per se, poiché il frutto della meditazione
non sta propriamente nel capir bene la verita che si medita o nel concepire buoni pensieri,
bensi nella volonta, la quale deve prendere forti risoluzioni. Percid non € neppur buona cosa
il lasciarsi perdere in sublimi considerazioni. o in vaghe cognizioni e lumi d'intelletto: ma
bisogna che tutto converga a scuoter la volonta. Pero la volonta e detta dai filosofi potenza
cieca: essa vuole solo cio che l'intelletto le propone come buono, secondo la nota sentenza:
niente e voluto, che non sia stato prima conosciuto. Si vuole fermamente e fortemente cio
che si capisce esser molto buono e molto utile. Percid conviene esercitar bene l'intelletto,
affinche esso agisca potentemente sulla volonta. Ma si puo dire, che tutto il frutto della me-
ditazione sta nel persuadere la volonta e scuoterla verso il bene, facendole applicare all'a-
nima nostra le cose meditate, e inducendola a prender serie risoluzioni pratiche di fuggire
quel difetto ed esercitare la tal virtti, prendere quel mezzo, perdonare a quei tali, mortificarsi
nella tal cosa, fare quel tal sacrificio.

b) Esercizio dell'intelletto.

Ora: qual é il modo pratico di diriger l'intelletto, in qual modo guidare la volonta, af-
finche vengano ad ottenere il loro scopo? L'esercizio dell'intelletto consiste nella considera-
zione e nell'applicazione. Primo atto dell'intelletto e la considerazione attenta della cosa che
si deve meditare. Esso deve ben penetrare la verita proposta, facendo vari discorsi e consi-
derazioni intorno al mistero che si medita, con andare investigando le verita che stanno in
essa nascoste, con tutte le cagioni, proprieta, oggetti e circostanze che ha, ponderandole as-
sai minutamente, servendosi anche di qualche analogia o paragone, secondo i casi, in modo
tale che l'intelletto si formi il concetto chiaro e proprio delle cose che medita. Cid non a modo
di studio, ma di colloquio con Dio, e con la mira santa d'accender nell'anima I'amor di Dio,
il desiderio di divenir migliore, e restare convinto e persuaso dell'importanza ed utilita di
ricevere ed abbracciare quella verita che bai meditato, per proporla alla volonta e con cio
muoverla ad esercitare anch'essa gli atti indicati da tali massime. Procura intanto d'indagare
le radici e le cagioni dei tuoi difetti, e da che cosa dipende questo poco slancio nel correggerti
di essi. Cerca i mezzi efficaci per sradicare, col divino aiuto, queste radici e cagioni dei man-
camenti. E stabilisci i! proponimento di aborrire quei difetti e le radici dei medesimi, e di
metter mano ai mezzi che giudichi adatti a sradicarli intieramente. In seguito bisogna che
tu coll'intelletto procuri di applicare a te stesso quanto si e detto. Puoi domandare a te stesso:
1) Quali doveri me ne sorgono? Cioe quali ragioni mi spingono a far cosi o cosi? E considera:
gloria di Dio, edificazione del prossimo, santificazione propria, aumento di meriti, danni
che ne deriverebbero dai contrari. 2) L'ho fatto sinora? in punto di morte sarei contento del
come l'ho fatto sin qui? Ti raccomando poi specialmente che ti fermi a confrontare attenta-
mente la tua vita con la verita che hai preso a meditare. E trovando che la tua con dotta non
le sia conforme, proponi tosto di emendarti e di adoperare tutti i mezzi a cid necessari.

¢) Rappresentazione di luogo.

Giova a questo fine anche qui in particolare figurarti di vedere le persone e i luoghi, di



udire le parole, di considerare le opere che si compiono meditando quel mistero; considerare
il fine che si ha, i mezzi che si prendono, la maniera con cui la cosa avviene, indirizzando a
te stesso queste interrogazioni: per esempio, chi e che soffre, che cosa soffre, come lo soffre,
per chi soffre, chi e che lo fa soffrire? Riguardo alle persone figurarti per esempio di vedere
Gest, Dio d'infinita bonta e maesta si grande e si potente, e che pure patisce e soffre; vedere
i giudici, i carnefici, gente vile, abietta, i quali non pertanto osano maltrattare il Datore d'o-
gni bene, cosi permettendo Iddio per castigare i tuoi peccati. Riguardo alle azioni figurati
per esempio di vedere Gesti nella flagellazione starsene umile, senza muoversi e lamentarsi
ed i Giudei batter crudelmente, spietatamente; figtrati di vedere il sangue grondare, bran-
delli di carne staccarsi dal corpo di Gesu. Se consid3ri Gestt che monta al Calvario, miralo
affaticato, ansante, tutto piagato, insanguinato, curvo sotto il peso della croce, i Giudei che
lo guardano con disprezzo, lo beffano, lo minacciano, le pie donne che piangono, che ven-
gono ad abbracciarlo, ad asciugargli i sudori, ecc. Puoi anche nel silenzio dell'afflittissimo
tuo cuore indirizzare la parola alle persone che sono presenti a quel mistero, interrogarle,
ascoltarle a parlare, anche sdegnarti contro i cattivi c contro te medesimo, rimproverarli, ecc.
Quando poi il soggetto su cui si medita e di cose che non cadono sotto i sensi, come quando
si medita sopra gli attributi di Dio, sopra una virtti od un vizio, allora San Francesco di Sales
c'insegna a considerare la definizione della cosa, i suoi caratteri principali, e le sue diffe-
renze, i suoi effetti, e specialmente il modo pratico di acquistare quella virtu o fuggire quel
vizio. Il che tutto si puo ridurre a due punti: i motivi di abbracciare la virtt o di evitare il
vizio, e i mezzi per acquistare quella virtu o per fuggire quel vizio.

d) Applicazione dei sensi.

Sant'Ignazio c'insegna anche a fare in certe circostanze l'applicazione dei cinque nostri
sensi, aiutando con la nostra immaginazione la debolezza dello spirito nostro. Cio si fa ri-
movendo i nostri sensi da ogni sensazione terrena, e immaginandoci di vedere con gli occhi
la bellezza del celeste sposo e di quanto stiamo meditando; di assaporare col palato il cibo
spirituale delle sue parole; di udire la dolcezza della sua voce colle orecchie; di sperimentare
la soavita dei suoi profumi coli 'odorato; e col tatto la felicita dei suoi amplessi. E cosi tutte
le potenze nostre occuparle del Signore o dei misteri che meditiamo.

e) Propositi.

Per guidare poi la volonta alla fuga assoluta del vizio od abbracciare energicamente la
virtt, conviene fare sgorgare dalla medesima varii affetti o atti virtudsi, corrispondenti a
quelli gia emanati dall'intelletto. Alcuni in ordine a se medesimi, come: di odio di se, di
dolore dei peccati e confusione della propria miseria; altri in ordine a Dio nostro Signore,
come: amore verso di lui, fiducia nella sua misericordia, di lode, rendimento di grazie per
ricevuti benefizi. Ma non e mai da dimenticare che lo scopo vero, primario della medita-
zione consiste nel far piegare molto risolutamente la volonta a buoni e seri propositi di mi-
gliorare la propria vita, cioe distruggere in noi i difetti, ed erigere un fermo edificio di virtu.
Percio la parte principale ed il tempo pitt lungo deve spendersi nel co- I noscere i nostri
difetti ed eccitarci a desideri di acquistare le vere virtti, propositi efficaci di far buone opere,
e di mutare e migliorare la vita, rassegnazione della volonta propria alla divina, disporsi a
fare con affezione e gusto della volonta quel che pit piace a Dio. Questi proponimenti de-
vono sgorgare naturalmente dalle serie considerazioni dell'intelligenza, e conviene che
siano spontanei. Ciascuno per fragilita dell'umana natura ha dei difetti, e specialmente qual-
che difetto dominante; poi facilmente s'accorge meditando che manca di qualche virtt1 ne-
cessaria al suo stato. Or costui deve procurare ad ogni meditazione di piegare la sua volonta
a questo, ed in questo appunto consiste quello che chiamiamo sostanziale divozione, da cui



nasce la pace e la naturale allegrezza dell'anima; ed a questo, come dice San Tommaso, si
ordina principalmente la meditazione.

f) Affetti.

Fatto cio, occorre ancora una quarta cosa: siccome tutto vien da Dio, e noi non pos-
siamo ne prender risoluzioni ne eseguirle senza di lui, dobbiamo domandar grazie a Dio.
parlando e facendo colloqui dentro noi medesimi con Dio nostro Signore, trattando fami-
liarmente con lui. Conviene sfogarci in vari affetti corrispondenti alle considerazioni fatte:
amore verso Dio che ci ha illuminati su quella verita, dolore per non aver praticato quel
mezzo e specialmente domanda. Questa ha da essere anche ripetuta e motivata. Per esem-
pio: Voi sapete, Signore, che da me non posso far questo: voi potete aiutarmi; mostrate la
vostra potenza che risplendera tanto meglio quanto € maggiore la mia debolezza; voi siete
infinitamente buono... per i meriti di Gest Cristo, di Maria SS. E cosi domandare a Dio i suoi
cloni, e procurare di impetrare da lui tutto quello che e necessario per la nostra salvezza e
perfezione. Queste cose dobbiamo domandarle con grande insistenza, e cio pitt per muovere
il nostro cuore a domandare con fervore, divozione e confidenza, che per muovere Iddio ad
ascoltarci, poiché molto pit Iddio desidera di darci le grazie che riguardano il nostro bene
spirituale, di quello che noi desideriamo di riceverle, secondo che ci ammonisce Sant'Ago-
stino: « Dio ci esorta a domandare; e poi ci neghera quel che domandiamo? ». Sant'Alfonso
de' Liguori in particolare insiste su questo punto, di pregare e domandare molte grazie al
Signore. Ed io ti soggiungo che se, non ostante tutte le regole sopra indicate punto per punto,
non sai come meditar bene ed esercitare bene l'intelletto, e ti trovi arido e senza pensieri,
appigliati a questo altro mezzo: di pregare, non tanto con preghiere vocali recitando il Pater
o VAoe, ma piuttosto con preghiere affettive, con aspirazioni, con colloqui indirizzati all'E-
terno Padre, a Gesti, a Maria, all'Angelo Custode. Quando poi anche gli affetti ti mancassero,
umiliati in te stesso e figurati come mendico avanti ad un gran Signore. Digli che ti faccia la
carita di qualche grazia, che tu sei li che aspetti: «Fatemi un po' d'elemosina... almeno le
briciole che cadono dalla vostra mensa... son qui che attendo... ». E intanto mettiti a pregare,
e domanda con gran fede ed insistenza grazie per te e per gli altri, specialmente pel bene
della nostra pia societa e pei missionari, pel trionfo della santa Chiesa, per la conversione
dei peccatori; la grazia pei moribondi e per le anime sante del purgatorio. Cosi, dopo che
hai fatto cio che hai potuto, preghi e stai tranquillo; cessi d'esercitare direttamente le potenze
dell'anima, per dar luogo al Santo Spirito di parlarti al cuore. Gli puoi dire con Samuele:
«Parlate. Signore, che il vostro servo vi ascolta»; ovvero con San Paolo: «Che volete che io
faccia? ». « Noi, soggiunge Sant'Alfonso, possiamo seminare ed irrigare, possiamo anche
fare i proponimenti che ci paiono i pit seri, efficaci e stabili; ma la semenza morira prima di
nascere o non portera frutto, se il Signore non le da esso l'incremento ».

g) Colloqui.

Cosi dunque si applicano l'intelletto, la memoria, la volonta, gli affetti e le preghiere
considerando il primo punto. Intanto si leggera il secondo e il terzo, e si ripeteranno le stesse
operazioni. Giova poi molto, specialmente verso la fine della meditazione, nell'intima e
squisita unione collo Sposo celeste, fare colloqui con lui: udire e rispondere; sfogare i propri
affetti, trattare di tutti i negozi nei quali si ha bisogno di lume e di quiete, sia per se sia per
gli altri. Conviene in questi colloqui tenere 1'anima propria assai quieta e non tumultuosa:
stare anche un po' di tempo senza dir nulla, attendendo unicamente a cio che il Diletto le
dice, e con riverenza ascoltare le sue voci. Ma per riuscire a far bene e con vero frutto la
meditazione ci vogliono veri sforzi. Hai udito le tante volte raccontare del raccoglimento di
San Luigi nelle sue meditazioni; egli non aveva mai distrazioni. E tu dirai: Oh potessi anch'io



esser cosi! Bisogna sapere che San Luigi per venire a questo punto si fece tanti e tantissimi
sforzi da giovine, e talvolta durava buona parte della notte in preghiera: ma in questo modo
riusci. Sforzati anche tu adeguatamente alle tue circostanze e secondo gli avvisi del maestro,
e riuscirai anche tu.

3) Conclusione: a) Risoluzione.

Terza parte della meditazione e la conclusione. Anche questa contiene tre atti. Ed e, il
primo, prender qualche buona risoluzione, cercando il modo di metterla in pratica. Questo
€ quanto inculca di pitt San Francesco di Sales, insistendo che non si parta mai dalla medi-
tazione senza fare il mazzolino spirituale, cioe, senza aver colto qualche nuovo fiore di virtu
da ricordare e praticare in particolare lungo la giornata. Il nostro santo insiste molto su cio,
come sulla parte pitt importante della meditazione. Ed invero chi uscisse dalla meditazione
senza aver preso qualche buon proponimento, si potrebbe paragonare a chi in un banchetto
si contentasse di vedere le vivande, si compiacesse del bell'ordine, dei magnifici servizi, o
di lodarne lo splendore, senza perd gustare cosa alcuna. Al contrario alle volte qualcuno si
trova al fine della meditazione, quasi senza averla incominciata, tante furono le distrazioni,
accortosi in fine, concepisce risoluzioni efficacissime e riporta maggior frutto degli altri.

a) Larisoluzione sia pratica.

Non bastano le risoluzioni generali che si fecero lungo la meditazione; ma di queste e
da sceglierne qualcuna ben pratica e da attuarsi nella giornata: quella di cui hai pit bisogno.
Se il proposito non & ben pratico, ordinariamente giova poco. Pertanto non bastera dire per
esempio: quest'oggi voglio mostrarmi molto umile; bensi specificare in che cosa, come sa-
rebbe di cercare un ufficio vile, un abito brutto. Non solo dire: voglio esser mortificato, ma
specificare in quale cosa, lo poi ti consiglio a non prendere molte risoluzioni; prendine sem-
pre precisamente due. Una deve versare sul difetto dominante, su cui lungo il giorno fai
esami particolari di coscienza, che riguarda la virtti che vuoi acquistare o il difetto che stai
combattendo in quel mese, e questa non si deve cambiare per tutto il mese. L'altra risolu-
zione da cambiarsi tutti i giorni deve sgorgare dalle cose meditate, oppure dalle circostanze
in cui ti trovi o deve essere adattata alle occasioni che ti si presentano probabilmente lungo
la giornata. Sia ad esempio, se quello fosse giorno di passeggio, proporti in esso qualche
particolare mortificazione; se fosse festa, proporti qualche speciale pratica; se fosse giorno
in cui si fan le osservazioni o si danno i voti di condotta proporti di voler ringraziare chi
t'avvisa e non iscusarti, correr subito in chiesa a dire una preghiera per chi ti fece 1'osserva-
zione; se avessi avuto il giorno precedente qualche rimbrotto o dispiacere, proporre di non
pensarci pitl, anzi domandar tu perdono a chi t'avesse offeso, ecc. Ne basta che tutte queste
risoluzioni siano pratiche, devi ancora stare attento che abbiano ad essere efficaci, cioe devi
cercare i mezzi proprii per eseguirle lungo il giorno, per sormontare tutti gli ostacoli che si
leveranno contro di essa.

b) Ringraziare il Signore.

Il secondo atto consiste nel « ringraziare il Signore dei lumi che ci ha comunicati e
domandargli la grazia di mettere in pratica le prese risoluzioni ». Non dobbiamo mai la-
sciare di ringraziare il Signore per ogni grazia che ci fa: il ringraziamento € come un mezzo
per attirarci nuove grazie. L'aver poi avuto agio di fare la meditazione e per certo una grazia,
e come non lasciamo di dire un grazie di cuore a chiunque ci avesse fatto anche il pit piccolo
regalo, cosi non dobbiamo lasciar passare questa circostanza, e partire dalla meditazione
senza ringraziarne il Signore. Conoscendo poi che, malgrado la nostra buona volonta at-
tuale, noi non saremmo poi atti a praticare lungo il giorno la risoluzione presa senza altra



grazia speciale del Signore, dobbiamo domandare a Dio di poter esser forti nel praticare le
risoluzioni prese. Riconosci la tua debolezza ed instabilita e raccomandati con grande fede
al Signore perche ti aiuti a praticare lungo il giorno la risoluzione presa.

c) Esaminarsi e pentirsi.

Il terzo atto consiste nell'esaminarti un istante se hai fatto quanto hai dovuto e potuto
per far bene la meditazione e domandare di gran cuore perdono della poca diligenza messa,
dei pochi sforzi fatti, con proponimento di far meglio un'altra volta. Si conchiude facendo
qualche breve preghiera vocale. E noi abbiamo per norma di recitare quel bellissimo atto di
consacrazione a Maria Ausiliatrice, che contiene nello stesso tempo quanto di meglio ab-
biamo da chiedere al Signore per intercessione della Madonna, sia per il corpo come per
I'anima, sia per noi come per gli altri. Faresti poi bene, subito dopo uscito dalla meditazione,
notarti sul piccolo quadernetto secreto la risoluzione presa, sia per imprimerla meglio nella
tua mente, e per ricordarla meglio lungo il giorno, sia per vederle poi alla fine del mese,
nell'esercizio della buona morte.

Tre osservazioni.

Tre piccole note potranno giovarti, e serviranno di conclusione a questo capitolo. La
prima si & che qualora ti venissero molte distrazioni nel meditare, non devi lasciarti pren-
dere da scoraggiamento, poiché il Signore non guarda la riuscita bensi gli sforzi che si fanno
per riuscire. Cosi se tu ogni volta che t'accorgi di essere distratto cerchi di comporti ad at-
tenzione, tu puoi considerare d'aver vinta la tentazione e d'aver acquistato merito. E se venti
o cento distrazioni venissero, e tu sempre cercassi di allontanarle, riporterai venti e cento
vittorie: in questo modo quella meditazione che si direbbe essere stata la pitt disturbata puo
essere per te la pitt fruttuosa; purché davvero tu abbia fatto tutto quello che stava in te per
meditar bene, e abbia presi tutti quei mezzi che conoscevi per allontanare la distrazione. In
secondo luogo ti osservo che non € sempre necessario nei punti della meditazione seguire
con precisione il metodo delle tre potenze. Poiché se alla semplice lettura della verita che
mediti ti senti mosso ai propositi, agli affetti, puoi benissimo omettere l'esercizio dell'intel-
letto. Finalmente ti noto e ti consiglio una cosa molto importante, ed & questa: che nell'udir
leggere i punti non consideri che sia il tale o tal altro che legga; ma immaginati che Gesut
Cristo medesimo venga a te per istruirti intorno a cio che devi fare per salvarti e per miglio-
rarti, ed egli stesso dica a te, ed a te solo, quelle cose che senti leggere. Facendo in questo
modo spero che anche tu potrai trarre dalla meditazione quei frutti che ne ricavava un San
Bernardo, un Sant'Ignazio, un San Luigi, un Don Beltrami. Essi dopo la meditazione si sen-
tivano tutti accesi di amore pel Signore, non sentivano pitt gusto per nessuna cosa terrena,
si sentivano pronti a fare qualunque cosa, anche la piu difficile, anche a subire il martirio
per amor del Signore, piuttosto di offenderlo anche minimamente. Si: fatti animo, ed il Si-
gnore saia con te: ed anche tu riuscirai a trarre dalla meditazione tesori inestimabili di grazie
celesti per la santificazione dell'anima tua e del prossimo.

“La meditazione pertanto, ossia, come ordinariamente an-
che si dice, I'orazione mentale, non é altro che un'elevazione, ed
insieme una applicazione della nostra mente e del nostro cuore a
Dio, per mezzo di una seria considerazione delle verita eterne. Si
puo anche chiamare un trattenimento interiore ed un seguito di
buoni pensieri e santi affetti, su qualche materia da cui I'anima
desidera ricavare la sua edificazione” (p. 1157).



