DON GIUSEPPE BUCCELLATO

L’ORAZIONE MENTALE
~ NEL CARISMA DI FONDAZIONE
DI SAN GIOVANNI BOSCO

SEMINARIO DI STUDI SULLA MEDITAZIONE
ROMA 2018

R T o T e o e S T e o e A e



SOMMARIO

INTRODUZIONE ...ttt e e e e e e e st e e e anrae e e snneee e e 2
1. FORMAZIONE INIZIALE ED ESPERIENZA SPIRITUALE ADULTA ......... 4
2. ORAZIONE MENTALE E SCRITTI SPIRITUALI.....oooeiiieeeie e, 11
3. EDUCAZIONE DEI GIOVANI ALLA FEDE E ORAZIONE MENTALE.....13
4. L’ORAZIONE MENTALE NEL PROGETTO DI FONDAZIONE ................. 15
5. ESPERIENZA SPIRITUALE E CARISMA DI FONDAZIONE ..........ccccoeee.. 23
6. NOTE PER UN “TRATTATELLO” SULLA MEDITAZIONE ....................... 26
6.1 Necessita della meditazione nella vita religiosa...........ccccecveiiiiiieviecvic e, 26
6.2 Meditazione e progresso nelle virtu teologali.........cccccevevveieiiicic i 27
6.3 Importanza della pratica quotidiana della meditazione ...........c.cccceevveveeiiennnnn, 29
6.4 Utilita di fare la meditazione al mattino ..........ccccccevevi i 29
6.5 Meditazione in COMUNE 0 IN PrIVALO .....cceeviiiii i 30
6.6 Durata della Meditazione .........ccvviuviiieiie e 31
6.7 Meditazione, orazione affettiva € Immaginazione...........cccccceevvevvveveeveesnesnnn 32
6.8 Importanza e utilita di UN MetOdO .........ccvvveieiiece e 34
6.9 Rendiconto € MEAITAZIONE..........ccviieiieie e 34
CONCLUSIONE ... ..ottt e e e et e e e anneeeenes 35
INTRODUZIONE

Lo studio analitico delle fonti in relazione al ruolo dell’orazione mentale diffusa
e formale nel carisma di fondazione di San Giovanni Bosco e, dunque, nella spiritualita
della congregazione da lui fondata, lascia emergere, in prima istanza, un’ampia
convergenza e unita ad alcuni differenti livelli:

- innanzi tutto é possibile osservare una vitale armonia tra la formazione ricevuta
da Don Bosco, durante tutto 1’arco che va dalla fanciullezza al termine del periodo
trascorso al Convitto Diocesano di Torino, e i tratti della esperienza spirituale che ci e
dato di intravedere attraverso i suoi scritti autobiografici e non, la storia della sua vita
e le testimonianze di quanti condivisero con lui, in modo significativo, un periodo della
sua vicenda umana;

Pag.z



- in secondo luogo la medesima coerenza puo essere osservata nei suoi numerosi
scritti spirituali che, pur non essendo dei trattati di teologia ma, piuttosto, degli scritti
popolari o edificanti, che non sempre possiedono la prerogativa della originalita,
rivelano, lungo tutto I’arco della sua vita, il suo giudizio costante sul valore della
orazione mentale nella vita cristiana e religiosa;

- un altro importante indicatore di continuita é ricavabile dalla lunga esperienza
pastorale di Don Bosco e, in particolare, dal “progetto” di educazione dei giovani alla
preghiera che e possibile ricostruire a partire dalla prassi educativa, dall’analisi di
qualche diffuso manuale e di alcune biografie di giovani e dalla proposta spirituale
contenuta nel programma delle compagnie o associazioni giovanili;

- un ultimo indicatore di continuita, il pit importante in relazione al fine di mettere
afuoco il carisma di fondazione, € costituito dalla coerenza che guida la manifestazione
e lo sviluppo del progetto di fondazione, cosi come emerge, in particolare, dalle prime
costituzioni, dai testi che ne accompagnano la pubblicazione e ne favoriscono la
corretta ermeneutica, dal magistero che guida il consolidamento della fondazione, dagli
insegnamenti del primo noviziato ed anche da alcuni tratti dell’esperienza spirituale
dei primi “interpreti” del carisma del fondatore.

Questi quattro differenti aspetti, che cercheremo di osservare nel loro sviluppo
lungo tutto I’arco della vita di Don Bosco, convergono poi verso una medesima,
coerente unita di pensiero e di prassi, che ci consente di rileggere alcuni frammenti
della sua esperienza spirituale, la sua produzione letteraria e le testimonianza sulla sua
vita di preghiera all’interno di una totalita complessiva che ci avvicina alla conoscenza
del fondatore e ritorna poi ad illuminare ogni singolo frammento, restituendocelo come
la parte di un tutto ordinato e coerente.

Intendiamo qui fare riferimento a quello che, nel campo dell’ermeneutica
contemporanea, viene descritto come il principio della totalita. Ha scritto Emilio Betti:

«Che la correlazione tra parti e tutto, vale a dire la loro sintesi e la loro coerenza interne,
risponda a un’esigenza del nostro spirito — esigenza comune all’autore e all’interprete — Si puo
dare per ammesso anche dal senso comune... Il criterio della illuminazione reciproca delle parti
e del tutto puo essere ulteriormente sviluppato se si guarda a come ogni discorso e ogni scritto
puo essere considerato a sua volta quasi anello di una catena, pienamente comprensibile solo
alla luce di una concatenazione piu comprensiva. La totalita complessiva nella quale si deve
integrare la singola parte va intesa, con Schleiermacher, con soggettivo e personale riferimento
alla vita dell’autore, come I’intera sua vita; infatti ciascuno dei sui atti, collegato al complesso
degli altri nella misura della reciproca influenza e illuminazione, va inteso come un momento
legato a tutti gli altri momenti di vita di una intera personalita»®.

L E. BETTI, L ermeneutica come metodica generale delle scienze dello spirito. Saggio introduttivo, scelta
antropologica e bibliografie a cura di Gaspare Mura, Citta Nuova Editrice, Roma 1987, 67-68.

Pag.3



Il procedimento che ci proponiamo qui di seguire applica due volte il principio
della totalita al nostro particolare problema ermeneutico: riconoscere il ruolo che
assume 1’orazione mentale nel carisma di fondazione attraverso 1’esperienza spirituale
del fondatore dei salesiani, i suoi insegnamenti, la sua esperienza pastorale, le
indicazioni date alla congregazione da lui fondata.

In un primo momento cercheremo di verificare una coerenza di contenuti
all’interno delle quattro differenti prospettive di osservazione che abbiamo descritto, a
ciascuna delle quali sara dedicato uno dei prossimi paragrafi:

- I’orazione mentale tra formazione iniziale ed esperienza spirituale adulta;

- orazione mentale e scritti spirituali;

- educazione dei giovani alla fede e orazione mentale;

- ’orazione mentale nel progetto di fondazione della congregazione salesiana.

Nel quinto paragrafo, poi, tenteremo brevemente di comporre i quattro punti di
osservazione in un unico sguardo di insieme per giungere ad una ipotesi interpretativa
piu globale che, in ultima analisi, tornera ad illuminare ciascuno dei punti di
osservazione considerati ed anche ogni singolo elemento della nostra analisi. Nel sesto
ed ultimo paragrafo tenteremo di costruire un piccolo trattatello sulla orazione mentale
formale (meditazione) alle origini della Societa di S. Francesco di Sales.

1. FORMAZIONE INIZIALE ED ESPERIENZA SPIRITUALE ADULTA

Al termine del lungo iter della causa di beatificazione di San Giovanni Bosco, le
affermazioni sulla “qualita” della sua vita spirituale, 1 doni soprannaturali, la perfetta
adesione e uniformita alla volonta divina, la eccellenza della carita testimoniano nei
confronti della corrispondenza del santo al dono della contemplazione passiva e al
raggiungimento della unione mistica con Dio?.

Questa prerogativa dell’esperienza spirituale adulta di Don Bosco, pur non
essendo confortata dal contenuto di testimonianze autobiografiche, vista la sua estrema
riservatezza in relazione alla sua vita spirituale, si muove sulle tracce di alcuni
importanti indizi, che ci permettono di riconoscere i prodromi della esperienza
contemplativa.

Le sorgenti della religiosita di Don Bosco vanno innanzi tutto ricercate nella
educazione alla fede ricevuta nell’ambiente familiare e contadino dei Becchi. Il senso
religioso della vita, in lui trasfuso dalla madre, sua prima “catechista”, e i doni di natura

2 Si veda, in particolare, la Responsio ad alias novas animadversiones alle pp. 56-69 in SACRA RITUUM
CONGREGATIONE, Beatificationis et canonizationis Ven. Servi Dei Sac. Joannis Bosco fundatoris Piae
Societatis Salesianae et Instituti Filiarum Mariae Auxiliatricis, Ex. Tipographia Augustiniana, Romae 1926.

Pag.4



e di Grazia contribuirono ad orientare e a “raccogliere” la sua esperienza umana verso
una consapevolezza riflessa della presenza costante e amorevole di Dio.

«L’esperienza di Dio — ha scritto André Godin — non € mai primaria. Essa ha sempre una lunga
preistoria e, nella maggior parte dei casi, una preistoria religiosa (o antireligiosa).
Psicologicamente, ogni ragazzo, ogni ragazza giunge a parlare di Dio a partire da una rete di
relazioni umane grazie alle quali ciascuno cresce, per la via traversa di quello che si dice di Dio

nel suo ambiente: famiglia scuola, ambiente di vita o di lavoro, di svago... Nell’aria che il

bambino respira ..., ¢’¢ della religione o dell’antireligione»®°.

L’esperienza spirituale di Don Bosco si caratterizza inoltre, fin dall’inizio, per la
sua particolare intensita o risonanza emotiva. «Dio... domina come un sole meridiano
nella mente di Don Bosco»*. Il valore religioso viene presto percepito come assoluto
e, imponendosi, organizza tutto I’'universo dei significati e delle motivazioni e orienta,
fin dalla fanciullezza, le prime fondamentali scelte di vita.

Durante i lunghi periodi di solitudine trascorsi da ragazzo in campagna 0 come
custode di greggi, 1’abitudine al pensiero di Dio dovette radicarsi in lui piu
profondamente. Di quegli anni Don Stella ha scritto: “Furono anni non inutili non di
parentesi, nei quali si radico piu profondo in lui il senso di Dio e della contemplazione,
a cui poté introdursi nella solitudine o nel colloquio con Dio durante il lavoro dei
campi»°.

Questa “naturale” inclinazione di Don Bosco alla orazione mentale diffusa fu
sempre testimoniata da quanti lo accostarono lungo la sua esistenza; egli stesso, inoltre,
cerco a sua volta di “riempire” della consapevolezza di questa amorevole presenza il
cuore ¢ la mente dei giovani che vissero 1’esperienza oratoriana.

Il cammino di formazione alla orazione mentale formale o meditazione sembra
prendere le mosse, invece, nella coscienza riflessa di Don Bosco, da una sollecitazione
a «fare ogni giorno una breve meditazione»® che gli venne dal cappellano di Morialdo,
Don Calosso, che lo introdusse a «gustare che cosa sia vita spirituale»’.

Soltanto dopo il suo ingresso nel seminario di Chieri, dove 1’orazione mentale
formale era prevista dal regolamento®, il ritmo quotidiano della meditazione iniziera,
probabilmente, ad essere piu regolare.

Il giudizio di Don Bosco adulto su questo aspetto della vita del seminario €

3 A. GoDpIN, Psychologie des expériences religieuses, Le Centurion, Paris 1986, 17.

4 P. STELLA, Don Bosco nella storia della religiosita cattolica, v. 2, LAS, Roma 1981, 19.

% P. STELLA, Don Bosco nella storia..., V. 1, cit., 74.

® MO 47. Le pagine delle Memorie dell’oratorio si S. Francesco di Sales sono tratte dalla edizione critica
curata dal salesiano Don Antonio da Silva Ferreira nel 1991 ed edita dalla LAS.

" Ibidem.

8 Cfr. A. GIRAUDO, Clero seminario e societa, LAS, Roma 1993, 371.

Pag.5



positivo. «Le pratiche di pieta — scrive dopo il 1873 nelle Memorie dell’Oratorio di S.
Francesco di Sales, a proposito degli anni trascorsi in seminario — si adempivano assai
bene. Ogni mattino messa, meditazione, la terza parte del rosario; a mensa lettura
edificante»®; ma ancora pill positivo e motivato ¢ il giudizio da lui espresso, con
continuita, sulla intensa vita di orazione di alcuni suoi giovani compagni di seminario.
«Appena cominciava qualche sacra funzione, od esercizio consueto — raccontera nel
1843 di Giuseppe Burzio, poi divenuto Oblato di Maria Vergine — per esempio, della
preghiera, o della meditazione, o pur solamente metteva il piede in cappella,
componeva subito ad una santa apprensione tutti i suoi sensi, pel qual suo divoto
contegno ognuno ben vedeva quanto vi partecipasse il suo cuore, e quanto fosse lo
spirito di fede che lo animava»'®. «lo ammirai la carita del collega — affermera molti
anni piu tardi Don Bosco nelle Memorie dell Oratorio a proposito dell’amico Luigi
Comollo — e mettendomi affatto nelle sue mani mi lasciava guidare dove, come egli
voleva. D’accordo con I’amico Garigliano, andavamo insieme a confessarci,
comunicarci, fare la meditazione, la lettura spirituale, la visita al SS. Sacramento ...»*L,

La convinzione di Don Bosco che 1’orazione mentale formale (meditazione) sia
un mezzo normalmente necessario alla vita sacerdotale e espressa nei propositi da lui
formulati durante il cammino di formazione, in particolare in occasione della sua
ordinazione presbiterale: «Ogni giorno dard qualche tempo alla meditazione»'?;
propositi che egli stesso ricopio all’inizio di un quaderno autografo di memorie nel
1884, ormai al termine della sua esperienza terrena.

Anche il regolamento del Convitto Ecclesiastico Diocesano di Torino, dove Don
Bosco rimase per tre anni dopo ’ordinazione presbiterale, assicurava un tempo alla
meditazione quotidiana®®. 1l clima di religioso raccoglimento veniva poi garantito
espressamente da una norma: «Si osservera il silenzio in tutte le ore — leggiamo nel
regolamento composto dal Teologo Guala — a riserva del tempo di ricreazione, nel
quale pero non si alzera di troppo la voce»*4,

Il progetto formativo del Convitto ebbe un influsso decisivo sulla esperienza
spirituale di Don Bosco. «Qui si impara ad essere preti — dira egli stesso molti anni piu
tardi —. Meditazione, lettura, due conferenze al giorno, lezioni di predicazione, vita

® MO 92.

10 F. GIORDANO, Cenni istruttivi di perfezione proposti a' giovani desiderosi della medesima nella vita
edificante di Giuseppe Burzio, Dalla Stamperia degli Artisti Tipografi, Torino 1846, 139-140.

MO 70.

12G. Bosco, Memorie dal 1841 al 1884-5-6 pel Sac. Gio Bosco a’ suoi figliuoli salesiani, a cura di F. MOTTO,
LAS, Roma 1985, 21.

13 Cfr. G. COLOMBERO, Vita del Servo di Dio D. Giuseppe Cafasso con cenni storici sul Convitto Ecclesiastico
di Torino, Tip. e Lib. Fratelli Canonica e C., Torino 1895, 358.

14 G. COLOMBERO, Vita del Servo di Dio..., Cit., 359.

Pag.6



ritirata»?®.

In questo «meraviglioso semenzaio»*® egli fara suoi gli insegnamenti del Cafasso,
che per circa diciassette anni ancora, dopo la sua dimissione dal Convitto, sara suo
confessore ebdomadario e direttore spirituale.

«Pregare ... non basta al sacerdote — recita una istruzione preparata dal Cafasso
per un corso di esercizi spirituali — si ricerca di piu sia uomo di preghiera, e per
divenirlo non giovano le molte parole, non serve né l'arte, né I'industria, ci vuol distacco
e ritiro dal mondo, ci vuole l'uso delle pratiche di pieta e di mortificazione, ci vuole
infine e principalmente I'uso del riflettere e meditare»*’. «L’unione con Dio la purita
di coscienza, ’esemplarita della vita, che sono cosi proprie del sacerdote, ¢ inutile
sperarle, cercarle fuori del ritiro e della solitudine»®.

Ci sara ancora un tempo di ritiro e di solitudine per Don Bosco, dopo I’inizio della
sua complessa e fervente attivita apostolica?

Si potrebbe rispondere, con la voce di un testimone della causa, che «la sua fede
era cosi viva che egli era sempre alla presenza di Dio e spendeva per la gloria di Dio
ogni istante della sua vita»*.

Occorre dire, pero, che alcuni altri positivi indizi ci permettono di intuire che
quella ritiratezza, di cui parla sovente egli stesso nelle Memorie dell’Oratorio® e che
aveva promesso di amare e praticare in occasione della sua vestizione chiericale?, sia
rimasta per lui quel luogo sicuro dove superare gli ostacoli?? e conservare la
vocazione?, «Ritiro e orazione — predicava il Cafasso — ecco le due ali che hanno da
sollevare tant’alto il sacerdote da renderlo come un Dio in terra. Ritiro ed orazione
sono due qualita inseparabili»?*. «Nella camera solo troveremo quella quiete — afferma
ancora il direttore spirituale di Don Bosco — quella tranquillita, quella calma cosi
necessaria per formare un buon sacerdote»?>,

MO 116.

6 MO 117.

17 G. CAFASSO, Manoscritti,[Copia Corgiatti] v. 7, 2693-2694.

18 G. CAFASSO, Manoscritti, [Copia Corgiatti], v. 5, 2028-2029.

19 positio super virtutibus. Informatio, Romae 1925, 47. Si tratta di un brano di una testimonianza di Mons.
Giovanni Cagliero.

20 Cfr. MO 62. 85. 89. 110.

2L Cfr. MO 89.

22 Cfr. MO 85.

2 Cfr. MO 110.

24 G. CAFASSO, Istruzioni per Esercizi Spirituali al clero pubblicate per cura del Can. Giuseppe Allamano,
Tipografia Fratelli Canonica, Torino 1893, 88-89.

% G. CAFASSO, Manoscritti, v. 5, 2085 B [p. 85]. Per questa citazione ci siamo serviti del lavoro di Flavio
Accornero, La dottrina spirituale di san Giuseppe Cafasso, Libreria Dottrina Cristiana, Torino 1958,
riportando la citazione dai nove volumi di manoscritti del Cafasso, cosi come ¢ segnalata dall’autore, e, tra
parentesi quadre, la pagina del testo dove abbiamo riscontrato la citazione.

Pag.7



Un primo importante indizio e costituito dalla sua abitudine di recarsi ogni anno
al Santuario di Sant’Ignazio sopra Lanzo per i suoi annuali esercizi spirituali, anche
dopo I'inizio della esperienza salesiana degli esercizi di Trofarello, e dalla stima
costantemente dimostrata per questo tempo privilegiato di silenzio e di raccoglimento.
«La parte poi fondamentale delle pratiche di pieta — dira egli stesso nella introduzione
alle costituzioni della Societa — quella che in certo modo tutte le abbraccia, consiste in
fare ogni anno gli esercizi spirituali, ogni mese I’esercizio della buona morte»?°.

Un’altra interessante indicazione puo essere costituita dalla “relazione” che lega
Don Bosco alla sua camera. «Siccome giunto in sacristia per lo piu si fanno richieste
di parlare o di ascoltare in confessione — scrive egli stesso nel taccuino che contiene
anche il suo testamento spirituale — cosi prima di uscire di camera procurero sia fatta
una breve preparazione alla S. Messa»?’. «Entrai moltissime volte in camera sua in quei
tempi — testimoniera il primo maestro dei novizi, Don Giulio Barberis in relazione
all’ultimo periodo della vita del fondatore — € lo trovai sempre che pregava»?. «Entrato
in sua camera, per vederlo e parlargli — dira anche Don Francesco Cerruti al processo
canonico — lo trovavamo come uno che attende alla piu raccolta meditazione, pur senza
averne I’esteriore, che il suo volto era sempre lieto, sereno e tranquillo, come erano di
pace, di carita, di fede le parole che gli uscivano dalla bocca?®. Testimoniera ancora
Don Filippo Rinaldi:

«Negli ultimi anni... ogni giorno soleva restarsene ritirato in camera dalle 14 alle 15, e i
Superiori non permettevano che in quell’ora venisse disturbato. Ma essendo 10, dal 1883 alla
morte del Servo di Dio, incaricato di una casa di formazione di aspiranti al Sacerdozio ed
avendomi egli detto che andassi a trovarlo ogni volta che ne avessi bisogno... piu volte mi recai
da lui proprio in quell’ora per parlargli. E da quell’ora, dappertutto e sempre, lo sorpresi ogni
volta, raccolto, con le mani giunte, in meditazione»®°.

Un ultimo cenno puo essere fatto anche al tempo della notte come tempo che Don
Bosco considera privilegiato per il raccoglimento e la preghiera; numerose le
indicazioni che emergono, in questa direzione, da alcuni dei suoi scritti. Tra i segreti
della santita del suo direttore spirituale, San Giuseppe Cafasso, Don Bosco annovera,
nel 1860, la sua volonta di «guadagnare tempo nella parsimonia del riposo».

«La sera — scrive Don Bosco — era sempre 1’ultimo a coricarsi e al mattino sempre il primo a
levarsi. La durata del riposo notturno non eccedeva mai le cinque ore, spesso era quattro e

26 [G. Bosco], Regole o Costituzioni della Societa di S. Francesco di Sales. Secondo il decreto di approvazione
del 3 aprile 1874, [Tipografia dell’Oratorio di S. Francesco di Sales], Torino 1875, cit. XXXI-XXXIV.

27 G. Bosco, Memorie dal 1841 al 1884-5-6..., cit., 22.

28 Positio super virtutibus. Summarium, Romae 1923, 560. 561-2.

29 Positio super introductione causae. Summarium, Romae 1907, 495-496 .

% La lettera, datata 29 settembre1926, e allegata in appendice ai documenti della causa (cfr. Aliae novae
animadversiones et responsiones. Appendix documentorum, n. 1, 4).

Pag.8



talvolta soltanto tre. Egli era solito a dire che un uomo di Chiesa deve una sola volta svegliarsi
lungo la notte. Colle quali parole ci assicura che egli svegliatosi, qualunque ora fosse, tosto
alzavasi di letto per pregare, meditare, o compiere qualche altro suo affare»>L.

Riportando il ricordo della notte che precedette la prima confessione del giovane
Michele Magone, Don Bosco, I’anno successivo, scrive:

«E difficile, soleva dire (il Magone), di esprimere gli affetti che occuparono il mio povero cuore
in quella notte memoranda. La passai quasi interamente senza prendere sonno.... Giunto poi
alla meta del tempo stabilito pel riposo, io era cosi pieno di contentezza, di commozione e di
affetti diversi, che per dare qualche sfogo all'animo mio mi alzai, mi posi ginocchioni»®2,

Tre anni piu tardi cosi egli stesso descrive le notti che precedevano ogni
confessione del giovane Besucco Francesco: «Passava tutta (la) notte nel pregare o
nell’esaminarsi per meglio disporsi quantunque la sua vita fosse una continua
preparazione. La mattina poi senza piu parlare con alcuno recavasi in chiesa, ove col
massimo raccoglimento preparavasi alla grande azione»®3. «Per la contentezza —
raccontera ancora nella biografia del Besucco — non poté chiuder occhio in quella notte,
che passo in continua orazione ed unione con Dio»*,

Ancora piu esplicita ci appare la sua intenzione di suscitare, nei lettori,
I’emulazione della vita di questo pastorello quando scrive, in relazione al periodo
trascorso da questo giovane all’oratorio di San Francesco di Sales:

«Mi é piu di una volta accaduto di dovermi recare dopo cena in chiesa per qualche mio dovere,
mentre appunto i giovanetti della casa facevano la piu allegra ed animata ricreazione nel cortile.
Non avendo tra mano il lume inceppai in cosa che sembravami sacco di frumento con rischio
prossimo di cadere stramazzone. Ma quale non era la mia sorpresa, quando mi accorgeva aver
urtato nel divoto Besucco, che in un nascondiglio dietro, ma vicino all'altare in mezzo alle
tenebre della notte pregava I'amato Gesu a favorirlo de' celesti lumi per conoscere le verita,
farsi ognor pitl buono, farsi Santo»®°.

Anche la Beata Maria degli Angeli, nel racconto di Don Bosco, «quando gli altri
erano nel piu profondo sonno, sorgeva vigilante, e in ginocchioni sul duro pavimento
godeva col suo Gesu un pil dolce e salutare riposo»®. Ella «consumava parte della
notte in orazione, e al mattino i suoi primi sospiri erano pel suo Gesu Sacramentato»®'.

81 G. Bosco, Biografia del Sacerdote Giuseppe Caffasso esposta in due ragionamenti funebri, Tip. G.B.
Paravia e Comp., Torino 1860, 95.

32 G. Bosco, Cenno biografico sul giovanetto Magone Michele allievo dell’Oratorio di S. Francesco di Sales,
Tipografia e Libreria Salesiana, Torino 1861, 21-22.

3 G. Bosco, 1 pastorello delle Alpi ovvero vita del giovane Besucco Francesco d’Argentera, Tipografia
dell’Oratorio di San Francesco di Sales, Torino 1864, 36.

3 G. Bosco, Il pastorello delle Alpi..., cit., 80.

% G. BoscO, 1 pastorello delle Alpi..., cit., 111-112.

% G. Bosco, Vita della Beata Maria degli Angeli carmelitana scalza torinese, Tipografia dell’Oratorio di S.
Francesco di Sales, Torino 1865, 19.

87 G. Bosco, Vita della Beata Maria degli Angeli..., cit., 110-111.

Pag.9



Non molto diversa dovette essere la maniera di sentire dei primi salesiani, se Don
Bonetti, nella introduzione a Il cattolico provveduto, rivista e corretta dallo stesso Don
Bosco, scriveva:

«l santi di tutti i tempi deploravano di dover passare una gran parte della vita in codeste
occupazioni senza poter tenere il loro pensiero ed affetto sempre rivolto a Dio. Essi percio
amavano meglio passare le notti intiere o almeno una gran parte di esse nell’orazione, che
abbandonarsi al riposo, e cessare di pensare a Dio. Leggiamo nella sacra Scrittura che il re
Davide sorgeva dal letto di mezza notte a fine di pregare, rincrescendogli di passare tanto tempo
colla mente non occupata del suo Dio. Leggiamo nelle vite dei Santi che sant’Antonio abate
passava le intiere notti nella preghiera e nella contemplazione, e quando compariva il giorno,
egli si lamentava col sole perché veniva a disturbarlo. S. Luigi Gonzaga, figlio di un principe,
giovanetto ancora, nel cuor della notte anche nella fredda stagione si alzava di letto, e
inginocchiato sulla nuda terra passava pili ore a pregare»®,

«Fu sorpreso nella sua adolescenza — leggiamo infine nella lettera mortuaria di un
giovane chierico — piu volte ad orare di notte ed anche molto prolungatamente»®,

Questi testi rivelano il sentire di Don Bosco e della giovane congregazione; ma
sono sufficienti per testimoniare 1’abitudine di Don Bosco alla preghiera notturna?

Evidentemente, mancando i riscontri oggettivi, & possibile soltanto formulare
delle ipotesi; non mancano, pero, degli “indizi” che rendono ragionevoli tali ipotesi.

Fino all’eta di quarantacinque anni, infatti, secondo una confidenza fatta da lui
stesso a Don Lemoyne il 5 aprile del 1884, Don Bosco non dormi piu di cinque ore per
notte, saltando ogni settimana una notte intera*’; solo in seguito, vinto dalla malattia,
egli mitigd questo impegnativo standard di vita. Lo stesso Don Lemoyne scrive «ll
fervore nella preghiera incessante teneva D. Bosco sempre unito con Dio. Savio
Ascanio era persuaso che D. Bosco vegliasse molte ore della notte e talora la notte
intera, pregando»*L,

Questa parsimonia nel riposo che egli stesso aveva indicato come uno dei segreti
della vita spirituale del suo maestro, il Cafasso, che svegliatosi, qualunque ora fosse,
tosto alzavasi di letto per pregare, rappresenta, a parer nostro, un argomento
sufficiente, nel contesto piu ampio degli altri elementi emersi, per ritenere che anche
le notti di Don Bosco fossero accompagnate dalla stessa carita verso Dio che
informava il suo quotidiano apostolato a favore della gioventu.

8 [G. Bosco], Il Cattolico Provveduto... (manoscritto Bonetti), ACS A 229.03.02, 9-10.

% [G. Bosco], Societa di S. Francesco di Sales. Anno 1877, Tipografia Salesiana, Torino 1877, 36. Don
Desramaut ci informa che il manoscritto (che non abbiamo reperito in archivio) porta delle correzioni di Don
Bosco (cfr. F. DESRAMAUT, Don Bosco en son temps (1815-1888), SEI, Torino 1996, 1380).

%0 G.B. LEMOYNE, Ricordi di gabinetto, aprile 1884; il contenuto di questa confidenza fu poi inserito da lui
stesso nelle Memorie Biografiche (cfr. 1V, 187).

“ MB 111, 589.

Pag.lo



2. ORAZIONE MENTALE E SCRITTI SPIRITUALI

L’impegno di Don Bosco a favore della diffusione della buona stampa si sviluppa,
senza soluzione di continuita, per piu di quaranta anni. La sua produzione letteraria, in
particolare, é ricca di espressioni non sempre originali, ma costantemente animate dalla
carita pastorale e ispirate da intenti edificanti.

Questa particolare intenzionalita e la totale assenza di pretese letterarie e
stilistiche, contribuiscono a rendere piuttosto omogenea la produzione di Don Bosco.
Al di la della varieta di argomenti e di destinatari o dei differenti generi letterari, si
potrebbe dire che, praticamente, tutti i suoi scritti hanno un intento spirituale, anche se
il loro estensore non puod essere definito un vero e proprio autore spirituale, in senso
moderno.

In relazione al tema della preghiera, in particolare, ci sembra di poter cogliere, in
tutto 1’arco della sua produzione, una coerenza di pensiero e di giudizio.

La pedagogia spirituale di Don Bosco non si serve di presentazioni teoriche. Egli
si sforza, invece, di insegnare con i fatti a produrre altri fatti*?; per questo motivo non
scrive trattati, ma, piuttosto, predilige il genere letterario della biografia.

Questi racconti edificanti rappresentano anche, generalmente, la produzione
letteraria piu originale di Don Bosco, quella che dipende in misura minore da altre fonti
letterarie.

Al di la della rigorosa storicita di alcuni degli avvenimenti narrati, I’analisi di
queste biografie, spesso riedite durante I’intero arco della esistenza di Don Bosco, ci
consentirebbe di scrivere quel trattato sulla preghiera che il loro autore non ha mai
cercato di scrivere. Anche nel caso in cui Don Bosco “forzasse” il racconto degli
avvenimenti storici, per motivi edificanti, i suoi scritti ci restituirebbero, in ogni caso,
la sua concezione sulla preghiera e la vita spirituale.

Il giudizio espresso da Don Bosco emerge, in ogni caso, concorde nel valutare
positivamente le differenti manifestazioni dell’orazione mentale, anche mistiche,
nell’indicarle esplicitamente o implicitamente alla imitazione del lettore, nel
considerarle 1 segni di un’esperienza spirituale matura.

«Pregava — racconta Don Bosco di Luigi Comollo — ma ne era interrotto da
singhiozzi, interni gemiti e lagrime, né poteva acquietare i trasporti di tenera
commozione... Da cid ognuno vede chiaramente come il Comollo fosse avanzato nella
via della perfezione, giacché quei movimenti di tenera commozione, di dolcezza, di

42 Cfr. A. CAVIGLIA, Opere e scritti editi e inediti di Don Bosco. Nuovamente pubblicati e riveduti secondo le
edizioni originali e manoscritti superstiti. A cura della Pia Societa Salesiana , v. 6, SEI, Torino 1965, XXXIX.

Pag.ll



contento per le cose spirituali sono un effetto di quella fede viva e carita infiammata,
che altamente gli era radicata nel cuore»*. «Per lo piu — afferma di Savio Domenico —
se non era chiamato dimenticava la colazione, la ricreazione e talvolta fino la scuola,
standosi in orazione, o0 meglio in contemplazione della divina bonta che in modo
ineffabile comunica agli uomini i tesori della sua infinita misericordia»*. «lo resto
fuori di me — fa dire Don Bosco al Besucco — al considerare come al giorno della
comunione mi senta tanto desiderio di pregare. Parmi di parlare col mio stesso Gesu.
E ben poteva dirgli — commenta — Loquere, Domine, quia audit servus tuus»®.
«Andate al santuario della Consolata — esorta idealmente Don Bosco durante 1’elogio
funebre del Cafasso — e vedete D. Caffasso in esercizio di devozione; visitate le chiese
dove sono le quarant’ore, e la egli pure prostrato disfoga 1 suoi dolci affetti con I’amato
suo Gesl»*®. «Tanto era assidua nel pensare a Dio — afferma Don Bosco della Beata
Maria degli Angeli — che giunse al punto che anche volendo non avrebbe potuto
allontanarne il pensiero. Con Lui conversava anche nelle occupazioni piu atte a
divagarla... Fosse pure inferma, fosse sana, in azione, in riposo, stando in cella, alla
mensa, nella ricreazione, al parlatorio, in qualsiasi luogo, ella trovavasi sempre
dolcemente unita con Dio»*". «Sa foi, naive et forte — scrive Don Bosco del giovane
Louis Colle — enflammait toutes ses puissances et les tenait concentrées et ravies dans
I’unité d’un pur regard d’amour; comme les Séraphins, elle contemplait des yeux du
coeur le Dieu caché dont elle ne connaissait encore que la sainte présence et la
souveraine bonté»*8,

Dai Cenni storici sulla vita del chierico Luigi Comollo del 1844 a Le sei
domeniche e la novena di S. Luigi Gonzaga, dalla Vita del giovanetto Savio Domenico
del 1859, alla Biografia del Sacerdote Giuseppe Cafasso dell’anno successivo, dal
Cenno biografico sul giovanetto Magone Michele al Pastorello delle Alpi,
rispettivamente del 1861 e del 1864, dalla Vita della Beata Maria degli Angeli alle
biografie dei confratelli defunti, da lui scritte o riviste, fino alla tardiva Biographie du
jeune Fleury Antoine Colle del 1884 é possibile far emergere una concezione della
preghiera che é dialogo intimo e affettivo, prima che petizione o richiesta, prolungato
intrattenimento con Dio, prima che ricorso ad un manuale o una formula.

Le numerose piccole biografie di confratelli defunti, particolarmente importanti

# [G. Bosco], Cenni storici sulla vita del chierico Luigi Comollo morto nel seminario di Chieri ammirato da
tutti per le sue singolari virtu, scritti da un suo collega, Tipografia Speirani e Ferrero, Torino 1844, 33-34.

# [G. Bosc0], Vita del giovanetto Savio Domenico allievo dell’ Oratorio di San Francesco di Sales, Tipografia
G.B. Paravia e Comp., Torino 1859, 71.

* G. B0OsCO, 1l pastorello delle Alpi ..., cit., 67.

% G. Bosco, Biografia del Sacerdote Giuseppe Caffasso..., cit., 90.

47 G. BOSCO, Vita della Beata Maria degli Angeli..., cit., 59-60.

8 G. Bosco, Biographie du jeune Louis Fleury Antoine Colle, Imprimerie Salésienne, Turin 1882, 40.

Pag.lz



perché ci permettono, anche attraverso certe loro enfatizzazioni, di ricostruire il
modello di santita proposto alla giovane congregazione, sono poi una ulteriore
conferma della importanza data alla preghiera silenziosa, alla meditazione, alla
dimensione contemplativa della vita spirituale e religiosa.

3. EDUCAZIONE DEI GIOVANI ALLA FEDE E ORAZIONE MENTALE

Il richiamo fatto precedentemente ad alcune biografie di giovanetti ci riporta ad
un altro indicatore di continuita che emerge dallo studio delle fonti e che é contenuto
negli insegnamenti di Don Bosco e nella prassi concreta della educazione alla fede, in
particolare dei giovani.

La diffusione di queste biografie costituisce infatti una delle risorse piu
caratteristiche del progetto educativo di Don Bosco, che credeva nella necessita di
suscitare nei giovani, negli adulti, nei salesiani la simpatia e I’emulazione di alcuni
significativi modelli. La stessa Compagnia dell Immacolata, altro prezioso strumento
della pedagogia giovanile di Don Bosco, affidava a questo meccanismo psicologico la
crescita dei suoi aderenti, che esprimevano la promessa di «voler imitare per quanto lo
permetteranno le nostre forze Luigi Comollo»*°,

San Luigi Gonzaga, il Comollo e San Domenico Savio rappresentano
probabilmente i modelli piu costantemente indicati ai giovani; tutti e tre, come del resto
anche Francesco Besucco, e Antoine Colle Fleury si distinguono particolarmente per
lo spirito di orazione, le lunghe adorazioni e preghiere silenziose, le manifestazioni
affettive e persino mistiche.

E questo il modello di santita giovanile costantemente presentato da Don Bosco.

Questa considerazione ci sembra densa di conseguenze anche in relazione al
carisma di fondazione della congregazione da lui fondata, se riflettiamo sulla
circostanza che la maggior parte dei primi discepoli conobbero Savio, Besucco,
Magone o fecero parte della Compagnia dell’ Immacolata 0 vissero comungue in quel
clima di forte tensione spirituale sapientemente creato da Don Bosco attorno a queste
figure di giovanetti. «Con intuizione geniale — scriveva nel 1932 Don Alessio Barberis
—volle che le pietre fondamentali del suo Istituto fossero scelte tra quei giovanetti che
venuti a Lui dopo i primi anni della puerizia, non avevano conosciuta, si puo dire, altra
famiglia che quella dell’Oratorio... Era provvidenzialmente certo che tali giovanetti,
divenuti Sacerdoti, non avrebbero potuto avere altre vedute che quelle del loro Padre,
avrebbero riposto in lui fiducia assoluta, e meglio avrebbero potuto cosi tramandare ai

* FdB 1868 D 6; cfr. G. Bosco, Vita del giovanetto Savio Domenico ...,Cit., 77 .

Pag.13



posteri inalterato lo spirito»*°.

Ai giovani Don Bosco raccomandava anche la meditazione. Gli avvisi per le
vacanze, dettati ai convittori fin dalla meta degli anni cinquanta e costantemente
replicati negli anni successivi, consigliano: «Ogni giorno: servire la santa messa se si
puo, meditazione ed un po’ di lettura spirituale»°?.

La distinzione, fatta qui come in altri testi®?, tra meditazione e lettura spirituale ci
permette di comprendere che, nonostante Don Bosco non pretendesse, probabilmente,
dai suoi giovani una vera e propria meditazione, cosi come e concepita dalle diverse
scuole di ascetica, esistono fondati motivi per credere che, né nel suo sentire né in
quello dei suoi giovani uditori, ci fosse una confusione teorica o reale tra le due
differenti pratiche di pieta. | testi costantemente consigliati per la lettura spirituale dal
diffuso manuale Il giovane provveduto, d'altronde, e in particolare la Filotea di
Francesco di Sales e Gesu al cuore del giovane di Giuseppe Zama-Mellini, possono
essere considerati, in relazione al significato della meditazione nella vita del cristiano
ed anche al metodo per farla, un comune riferimento teorico.

Alcuni altri elementi si ritrovano costantemente nella prassi di Don Bosco in
relazione alla educazione alla preghiera mentale.

L’esortazione al ricordo costante della presenza di Dio, la semplice confidenza
suggerita dall’avviamento alla preghiera supplice, I’invito a fare spesso ricorso alle
giaculatorie, I’insistenza nei confronti di una preghiera vocale ben fatta, I’attenzione al
silenzio serale, la diffusione della pieta eucaristica, la valorizzazione del clima di
silenzio nel tempo dell’esercizio della buona morte o degli esercizi spirituali,
rappresentano infatti alcune altre risorse costantemente utilizzate da Don Bosco
durante tutto I’arco della sua esperienza pastorale.

Le visite al SS. Sacramento, di ispirazione alfonsiana, contribuivano, nella
pedagogia spirituale di Don Bosco, ad alimentare quella pieta affettiva che apriva il
cuore del giovane ad una fiducia semplice e profonda in Colui che € il Sempre Presente
ed & «ricco di grazie da distribuirsi a chi le implora»®3. Gli slanci eucaristici da lui
descritti nei suoi migliori giovani, ci rivelano, cosi, una intimita dove spesso la
preghiera vocale e le ordinarie devozioni non sono che una preparazione ad una
preghiera piu personale e profonda, che e espressione di carita verso Dio.

%0 A. BARBERIS, Don Giulio Barberis direttore spirituale della Societa di San Francesco di Sales, Scuola
Tipografica Salesiana, San Benigno Canavese 1932, 26.

1 FdB 446 A 3.

52 Sij ricordi, a titolo di esempio, il sogno raccontato da MB IX, 169-170.

%3 [G. Bosco], 1l Giovane Provveduto per la pratica de’ suoi doveri degli esercizi di cristiana pieta, per la
recita dell’Uffizio della Beata Vergine e de’ principali Vespri dell’ anno coll’aggiunta di laudi sacre ecc.,
Tipografia Paravia e Comp., Torino 1847, 103.

Pag.14



«Durante la Messa — scrive ad esempio del Besucco — tutto assorto nel
contemplare, come egli diceva, I'infinita degnazione di Gesu, non leggeva nemmeno il
solito libro di divozione, ma impiegava quel prezioso tempo, nascosto il capo tra le
mani, in continui atti d'amore di Dio»*.

4. L’ORAZIONE MENTALE NEL PROGETTO DI FONDAZIONE

La genesi e lo sviluppo della congregazione salesiana si presentano in continuita
con I’opera educativa di Don Bosco in favore della gioventu, iniziata fin dagli anni
delle sue prime esperienze pastorali al Convitto Ecclesiastico Diocesano di Torino.

Questo convincimento, pili volte manifestato dallo stesso Don Bosco®, e la
constatazione che nel graduale processo evolutivo che porta dalla formazione dei
giovani a quella del primo gruppo di discepoli non e possibile riconoscere dei bruschi
“salti di qualita” nei contenuti o nella “pedagogia spirituale”, ci incoraggia a
considerare il progetto di vita religiosa proposto dal fondatore nel contesto piu generale
dell’ambiente dell’oratorio al termine degli anni cinquanta®®. Egli coinvolge, infatti, in
un unico movimento spirituale giovani, salesiani, primi collaboratori laici®’.

Questo intenso clima spirituale rimane “da sottofondo” al processo di
istituzionalizzazione, il cui inizio puo essere fatto risalire alla prima stesura del testo
costituzionale. Tale processo favorira lo sviluppo o il manifestarsi di alcune
differenziazioni®® e il progredire di un modello piu tradizionale di vita religiosa, nel
quale il ruolo dell’orazione mentale formale si strutturera secondo alcune sue modalita
caratteristiche.

Quando, intorno al 1858, Don Bosco lavora alla prima bozza di costituzioni, ha
probabilmente dinanzi, come obiettivo principale, quello di dare continuita alla
istituzione da lui fondata a vantaggio della gioventu povera. La nuova societa nasce
fondamentalmente con I’intento «di fare, coll’aiuto del Signore e di S. Francesco di

% G. BOSCO, 1 pastorello delle Alpi..., Cit., 66-67.

% Si vedano, a titolo di esempio, G. Bosco, Cenno istorico sulla Congregazione di S. Francesco di Sales e
relativi chiarimenti, Tipografia Poliglotta della S.Congregazione di Propaganda, Roma 1874; MB VIIlI, 809;
P. BRAIDO, Don Bosco per i giovani: I’”Oratorio”. Una “Congregazione degli Oratori”. Documenti, LAS,
Roma 1988, 112.

% Michele Rua, Giovanni Cagliero, Giovanni Bonetti, Celestino Durando, Carlo Ghivarello, Francesco Cerruti,
Giovanni Battista Francesia: sono alcuni dei primi diciotto salesiani che aderirono il 18 dicembre 1859 alla
Societa Salesiana e dei molti altri che vissero i primi tempi della Compagnia dell’ Immacolata, la prossimita
con Savio, Besucco, Magone, Cafasso.

5 La sostanziale unita di questo progetto emerge anche dal tentativo fatto da Don Bosco di unire con le
medesime regole consacrati e collaboratori laici.

%8 Nel 1874, ad esempio, I’intervento dei consultori fara scomparire dal dettato costituzionale il capitolo dei
cosiddetti soci esterni. Per loro Don Bosco fondera 1’Unione dei Cooperatori Salesiani, riconosciuta da Pio
IX nel 1876.

Pag.15



Sales una prova di esercizio pratico della carita verso il prossimo»°°.

In questa prima fase, dunque, Don Bosco é probabilmente piu preoccupato di
legare a sé alcuni dei suoi giovani collaboratori che di formalizzare i tempi della
preghiera. Il manoscritto Rua®, cosi, parla dello scopo della congregazione, della sua
forma, dei voti, del governo, dei soci esterni, ma nulla dice delle pratiche di pieta della
nuova congregazione.

La prassi, del resto, & giaricca e la centralita della religione® non ¢ in discussione
nella nuova istituzione. «Egli — scrivera qualche anno piu tardi Don Barberis nella sua
cronichetta descrivendo ’ambiente dell’oratorio — imbeve talmente i giovani delle
pratiche di pieta che, quasi direi, 1i ubriaca. L’atmosfera stessa che respirano é
impregnata delle pratiche della nostra santa religione»®,

Quest’ultima considerazione ci permette di interpretare, senza indebite
“riduzioni”, la prima formulazione del terzo articolo del capitolo sulle pratiche di pieta,
aggiunto dalla mano di Don Bosco al termine del manoscritto Rua. Il testo afferma:
«Ogni giorno vi sara non meno di mezz’(ora) di preghiera mentale o almeno vocale»®,
Un testo di poco successivo dice addirittura: «...non meno di mezz’ora di preghiera tra
mentale e vocale»®,

Sarebbe dunque veramente cosi minuscola la durata della vita di preghiera della
prima giovane generazione di salesiani?

Chi lo affermasse commetterebbe, a parer nostro, un grosso errore di valutazione.
Cerchiamo di metterne schematicamente in evidenza le ragioni:

* innanzi tutto ¢ opportuno ricordare che questa mezz’ora di preghiera mentale o
almeno vocale va ad aggiungersi alle devozioni ordinarie che strutturavano la vita
dell’oratorio, ai doveri generali del buon cristiano, alle preghiere del mattino e della
sera, ai doveri particolari dei chierici, alla Santa Messa quotidiana, al rosario, alla visita
al SS. Sacramento, alle preghiere prima e dopo i pasti o prima e dopo la scuola o lo
studio, alla recita dell’Angelus, alla adorazione eucaristica, ai vespri della Madonna, e
poi, periodicamente, alle quarantore, all’esercizio della buona morte, agli esercizi
spirituali, ai tridui, alle novene e a tutte le pratiche e devozioni private e non di cui €

% E. CERIA, Vita del servo di Dio Don Michele Rua, primo successore di San Giovanni Bosco, SEI, Torino
1949, 29.

60 Si tratta del primo manoscritto delle costituzioni da noi conservato, trascritto da Don Michele Rua
probabilmente nel 1858 (cfr. G. Bosco, Costituzioni della Societa di S. Francesco di Sales [1858]-1875, a
curadi F. MoTTO, LAS, Roma 1982, 17).

81 Cfr. P. STELLA, Valori spirituali nel “Giovane Provveduto” di San Giovanni Bosco, Scuola Grafica Borgo
Ragazzi Don Bosco, Roma 1960, 82-84.

62 G. BARBERIS, Cronichetta autografa, 27/11/1878 in ACS A 000.02.06.

8 ACS D 472.01.01.

64 G. Bosco, Costituzioni..., 184.

Pag.16



ricca la pieta dell’ottocento;

* in secondo luogo ci sembra importante sottolineare il fatto che la norma
costituzionale costituisce, in ogni caso, un riferimento di minima; regolamenta le
pratiche in comune e non la vita di preghiera personale; non ci da alcuna indicazione
sulla effettiva prassi di questa prima generazione di salesiani; prassi che, da altre fonti,
conosciamo ricca delle manifestazioni di quello spirito di orazione costantemente
inculcato dal fondatore®.

Ancora una volta si tratta di interpretare il frammento storico che abbiamo dinanzi
senza perdere il riferimento al tutto della proposta spirituale del fondatore. Proprio in
guei mesi in cui nasce la congregazione salesiana tra i compagni del Savio, Don Bosco
scrive nella sua biografia: «Era per lui una vera delizia il poter passare qualche ora
dinanzi a Gesu sacramentato»®®. E ancora: «Avvenne piul volte, che andando in Chiesa,
specialmente nel giorno che Domenico faceva la santa comunione, oppure Vi era
esposto il santissimo Sacramento egli restava come rapito dai sensi, sicché lasciava
passare tempo anche troppo lungo, se non era chiamato per compiere i suoi ordinari
doveri»®’. E nella premessa aveva esortato: «Intanto cominciate a trar profitto di quanto
qui vi verro descrivendo; e dite in cuor vostro quanto diceva S. Agostino: Si ille, cur
non ego?...Non contentatevi di dire: questo é bello, questo mi piace: dite piuttosto:
voglio adoperarmi per fare quelle cose che, lette di altri, mi eccitano alla
meraviglia»®;

* in terzo luogo e importante non dimenticare che questo primo testo
costituzionale subira delle evoluzioni. Nulla ci consente di affermare che esso contiene,
solo perché é il piu antico, la vera mens del fondatore in relazione al particolare aspetto
che abbiamo preso qui in esame. Gli articoli relativi alle pratiche di pieta si
evolveranno, anche grazie alle osservazioni dei consultori della Congregazione dei
Vescovi e Regolari, osservazioni che Don Bosco accogliera libenti animo per il miglior
bene della Societa®, fissando, secondo la prassi in uso in altre congregazioni, a non
meno di mezz ora il tempo per 1’orazione mentale formale.

Nel 1858 Don Bosco ha compiuto il suo quarantatreesimo anno di eta; il processo

% Si veda il sorprendente orario della giornata di Don Giovanni Bonetti, giovane direttore, in un suo appunto
autografo in ACS B 516. Oltre alla recita della liturgia delle ore I’orario di Bonetti, giovane direttore del
collegio di Lanzo, prevede: una meditazione al mattino ed una al pomeriggio, la S. Messa con il
ringraziamento, la visita al SS. Sacramento, quattro differenti momenti quotidiani di lettura spirituale
(Memoriale Sacerdotum, Bibbia, Imitazione di Cristo, vita di un santo), la terza parte del Rosario, le orazioni
con i giovani, lo studio di un trattato di teologia ...

% G. Bosco, Vita del giovanetto Savio Domenico..., Cit., 71.

®7G. BOscCO, Vita del giovanetto Savio Domenico..., Cit., 94.

88 G. BOSCO, Vita del giovanetto Savio Domenico..., Cit., 9. 10.

8 Cfr. G.Bosco, Costituzioni..., cit., 233.

Pag.17



di istituzionalizzazione e di consolidamento della Societa di San Francesco di Sales lo
vedra protagonista ancora per altri trent’anni, gli anni della piena maturita umana e
spirituale.

Quando ebbe inizio tale processo, alcuni dei suoi “religiosi” non raggiungono
neanche i sedici anni di eta’. Un sano realismo e il principio della gradualita, oltre che
il desiderio di evitare di caricare sulla coscienza di qualcuno di loro degli obblighi
morali superiori alle proprie forze, ispira probabilmente a Don Bosco una sana
prudenza.

Con I’andare degli anni il programma del fondatore si sviluppera o si rivelera
sempre piu chiaramente; non ci e dato, infatti, di sapere fino a che punto il suo progetto
di vita religiosa sia andato maturando con il trascorrere degli anni, o quanto, piuttosto,
sia cresciuta gradualmente la “manifestazione” di un disegno gia concepito da tempo,
ma partecipato con gradualita ai primi giovani collaboratori.

Quando nel 1866 la congregazione inizia 1’esperienza degli esercizi spirituali
“autogestiti”’?, il processo che dovra portare alla formazione della coscienza di essere
religiosi ¢ gia iniziato; I’impegno in questa direzione diverra prioritario per Don Bosco
quando, dopo I’approvazione definitiva delle costituzioni, sara finalmente libero da
preoccupazioni istituzionali.

Le prime esperienze di esercizi a Trofarello rimarranno, nella coscienza riflessa
della congregazione, come una tappa fondamentale nel cammino verso il
consolidamento. «Noi abbiamo visto — leggiamo nel quaderno dei verbali del primo
Capitolo Generale del 1877 — che qui si puo dire la Congregazione aver preso uno
sviluppo un po’ marcato solo dal tempo in cui cominciarono a fare gli Esercizi
Spirituali appositamente»’2,

Durante quegli esercizi il tema della vita religiosa viene affrontato da Don Bosco
nelle istruzioni apertamente, senza indugi; e nel porre le fondamenta del nuovo edificio
Don Bosco non trascura di parlare della orazione mentale: «Il demonio si adopera
sempre per impedire la preghiera. Dobbiamo adunque combatterlo, pregando per
evitarne le insidie. Necessita: Sine intermissione orate... Meditazione: piu breve o piu
lunga farla sempre... Sia per noi uno specchio, dice S. Nilo, per conoscere i nostri vizi,

011 18 dicembre del 1859, quando viene firmato I’atto di adesione alla Societa di S. Francesco di Sales,
Francesco Cerruti ha quindici anni, Luigi Chiapale sedici, Antonio Rovetto diciassette. L eta media di questo
primo gruppo di aderenti, fatta eccezione per Don Bosco e Don Alasonatti, € di meno di ventun anni (cfr. P.
STELLA, Don Bosco nella storia economica e sociale (1815-1870), LAS, Roma 1980, 296-297).

™ Prima del 1866 i salesiani avevano partecipato agli esercizi spirituali insieme ai giovani; qualcuno di loro,
poi, aveva accompagnato Don Bosco ai suoi esercizi annuali a Sant’Ignazio sopra Lanzo.

2 La consapevolezza della importanza di queste prime esperienze a Trofarello & espressa negli atti del primo
Capitolo Generale della congregazione salesiana (cfr. ACS D 578, 304).

Pag.18



e la mancanza delle virtt; ma non si ometta mai. L’uomo che non ha orazione € uomo
di perdizione (Santa Teresa). In meditatione mea exardescet ignis. All’anima ¢ come
il calore al corpo... Orazione vocale senza che vi intervenga la mentale, ¢ come un
corpo senz’anima... Tutti quelli che si diedero al servizio del Signore fecero costante

mente uso dell’orazione mentale, vocale, giaculatorie»’®,

11 26 luglio del 1866 egli stesso aveva scritto agli studenti del piccolo seminario
di Mirabello: «Fate a casa la solita meditazione, messa, lettura quotidiana come
facevate in collegio»’. E a Don Giovanni Anfossi, I’anno successivo: «La meditazione
e la visita al SS. Sacramento saranno per te due salvaguardie potentissime:
approfittane»”. Sempre in quel 1867 cosi ammoniva il chierico Luigi Vaccaneo: «Ti
raccomando tre cose: attenzione nella meditazione del mattino; frequenza di compagni
maggiormente dati alla pieta; temperanza nei cibi»’®. «Non mai omettere ogni mattina
la meditazione»’” scrivera ancora nei ricordi confidenziali ai direttori nel 1871.

Non mancano, dunque, in quegli anni, i riferimenti espliciti alla meditazione
quotidiana di cui le costituzioni, approvate nel 1874, stabiliranno definitivamente la
durata: saltem per dimidium horae...”. Gli insegnamenti del primo noviziato canonico,
che per 1 primi cinque anni dopo I’approvazione delle costituzioni sara ancora nella
casa madre di Valdocco sotto la guida del maestro Don Giulio Barberis e sotto lo
sguardo attento del fondatore, ribadiranno la necessita dell’orazione mentale e
introdurranno adeguatamente ad un metodo per farla”®. Questi insegnamenti
confluiranno nel 1901 ne Il vade mecum degli ascritti salesiani. Ammaestramenti e
consigli  esposti agli ascritti della Pia Societa si San Francesco di Sales, pubblicato
in diverse edizioni sino al 1965(!); si tratta dell’unico vero manuale che sia mai stato
approntato per la formazione dei giovani salesiani, frutto della prossimita a Don Bosco
e della lunghissima esperienza formativa del primo maestro dei novizi.

Il primo Capitolo Generale (1877), poi, indichera alcuni testi per la meditazione
dei principianti e confermera 1’uso del testo di meditazioni del gesuita Luis de la Puente
come sussidio per i piti provetti e come guida per gli uni e gli altri®.

«Si chiamo in seguito — si legge nei verbali di questo primo capitolo, redatti da Don Barberis —
qual libro si conoscesse come piu atto a fare la meditazione ai principianti. Per gli altri si ha il
Da Ponte e puo continuarsi in quello stante la materia immensa, e finito si puo ricominciare

73 Si vedano gli insegnamenti di Don Barberis in ACS A 225.04.03.

4 G. Bosco, Epistolario, Introduzione, testi critici e note a cura di F. MOTTO, v. 2, LAS, Roma 1996, 280.

5 G. Bosco, Epistolario, (a cura di F. MOTTO), cit., v. 2, 446.

6 G. Bosco, Epistolario, (a cura di F. MOTTO), cit., v. 2, 458.

TMB X, 1041; cfr. F. MOTTO, I “Ricordi confidenziali ai direttori” di Don Bosco, LAS, Roma 1984, 28.

8 G. Bosco, Costituzioni..., Cit., 185.

9 Si veda in particolare il quaderno delle conferenze di Don Barberis ai novizi del 1875 in ACS B 509.03.01.
8 Cfr. ACSD578.

Pag.19



anche molte volte; ma esso non € tanto atto ai principianti. Per questi utilissimi si trovano
Apparecchio alla morte di S. Alfonso, La scuola di Gesu appassionato di un padre Passionista
, ecc. Ma parlandosi del Da Ponte gli si fecero gli elogi piu sperticati. E da commendarsi
specialmente la introduzione. Introduzione che andrebbe letta cento volte ed imparata a
memoria poiché vale tant’oro. Chi segue bene quanto in quella si dice trovera immensamente
facilitato il modo di fare la meditazione»5t,

Aveva scritto Don Ceria, nel contesto dell’anno 1875: «In quell’anno il noviziato
venne sospinto molto innanzi sulla via della normalita. .. Nell’opera di normalizzazione
la pieta rappresentava la pietra basilare dell’edifizio religioso, e nella pieta due pratiche
sono di capitale importanza: gli annui esercizi spirituali e la quotidiana meditazione»®2,

Eppure, quando nel 1877 Don Bosco annette alla edizione italiana delle Regole o
Costituzioni della Societa di S. Francesco di Sales la lunga Lettera di S. Vincenzo de’
Paoli a' suoi religiosi sul levarsi tutti all 'ora medesima, ha forse dinanzi ancora alcuni
disordini da correggere. Riflettendo su questa lettera, scrivera nella premessa alla sua
ultima edizione delle costituzioni del 1885: «| Salesiani possono imparare I’importanza
di essere fedeli alle loro regole, e di badare alla piccole cose, vivendo da buoni religiosi
e perseverando nella propria vocazione»®,

L’autorita di San Vincenzo, che puo essere considerato il piu “accreditato” dei
santi della carita nel sentire dell’ottocento piemontese, viene invocata non per indicare
alla giovane congregazione che se lasciate [ orazione per assistere un povero questo é
servire Dio®, bensi per ricordare che «coloro che amano levarsi al mattino, d'ordinario
perseverano, non si rilassano, e fanno rapidi progressi» e che «la grazia della vocazione
e legata alla orazione, e la grazia dell'orazione a quella di levarsi»®°.

Don Bosco intende probabilmente ribadire la unita profonda che esiste tra vita di
preghiera e carita apostolica, tra osservanza religiosa alla quotidiana meditazione e
fedelta alla vocazione. «La trascuranza — si legge ancora nella lettera — ne ha fatto
uscire molti, i quali non potendo dormire a lor piacimento, non potevano pure
affezionarsi al loro stato. Quale aiuto ad andar volentieri all'orazione, se non si leva
che a malincuore? Come meditar volentieri quando non si € in chiesa che a meta ed
unicamente per convenienza?»%®.

L’importanza data da Don Bosco alle pratiche di pieta emerge ancora, in quegli
anni, dalla introduzione Ai soci salesiani alla prima edizione italiana delle costituzioni:
«Se noi pertanto, o figliuoli, amiamo la gloria della nostra Congregazione, se

8L ACS D 578, 116-117.

8 MB XI, 273.

8 Cfr. [G. BoscO], Regole o costituzioni..., [1885], cit., 87.

8 Cfr. VINCENT DE PAUL, Correspondance, entretiens, documents, Paris 1922-1925, lett. n. 2546.
8 [G. BoscO], Regole o costituzioni..., [1877], cit., 47.

& Ibidem.

Pag.zo



desideriamo che si propaghi, e si conservi fiorente a vantaggio delle anime nostre e dei
nostri fratelli, diamoci la massima sollecitudine di non mai trascurare la meditazione,
la lettura spirituale, la visita quotidiana al SS. Sacramento... Sebbene ciascuna di queste
pratiche separatamente non sembri gran cosa, tuttavia contribuisce efficacemente al
grande edifizio della nostra perfezione e della nostra salvezza»®’.

Questi interventi di Don Bosco nel tempo del consolidamento acquistano una
grande importanza e sono, a parer nostro, i piu idonei a svelarci i tratti caratteristici del
carisma di fondazione e la sua concezione di vita religiosa.

L’iter per la approvazione si & concluso nel 1874; le animadversiones dei
consultori lasciano definitivamente il posto alle preoccupazioni di governo. Don Bosco
ha quasi sessanta anni e ha dinanzi una famiglia religiosa ancora giovane e, certamente,
con ancora molti problemi di crescita. Occorre adesso pensare a rendere piu solida la
nuova fondazione.

| problemi formativi sono prioritari; le osservazioni della curia torinese in
relazione al troppo facile “reclutamento” di alcuni giovani chierici e alla scarsa
consistenza del cammino formativo, hanno forse contribuito a dargliene una piu chiara
percezione.

Alcune espressioni di Don Bosco, riportate da Don Ceria, indipendentemente
dallo loro esatta fedelta alla storia, esprimono bene il superamento del tempo della
“tolleranza” ¢ I’inaugurarsi di quello della “osservanza”. «lo vedeva tutti quei disordini
— avrebbe detto Don Bosco intorno al 1875, riferendosi al periodo delle origini — e
lasciava che si tirasse avanti come si poteva. Se avessi voluto togliere tutti i disordini
In una volta, avrei dovuto chiudere I’oratorio ¢ mandare via tutti i giovani, perché i
chierici non si sarebbero adattati a un serio regolamento, e se ne sarebbero andati tutti...
E da notarsi pero che quelli erano tempi diversi; allora la Congregazione non si sarebbe
potuta fondare secondo le norme consuete»®.

Anche le brevi biografie dei confratelli defunti, scritte o riviste da Don Bosco, che
vennero pubblicate a partire dal 1872, testimoniano I’importanza data in quegli anni
all’orazione mentale formale e al metodo per farla. Esse rivelano in modo semplice e
immediato, nonostante le enfatizzazioni e I’intenzionalita parenetica, il modello di vita
religiosa caro a quel primo nucleo della Societa di San Francesco di Sales.

Ritornano, in queste piccole biografie, i temi dell’orazione mentale diffusa, del

continuo pensiero di Dio, della preghiera come lungo, affettivo intrattenimento con
Dio, dell’orazione contemplativa. «Fu sorpreso nella sua adolescenza — afferma il

87[G. Bosco], Regole o Costituzioni ..., [1875], XXXI-XXXIV.
8 MB XI, 272.

Pag.21



manoscritto del necrologio del chierico Giacomo Vigliocco, certamente rivisto da Don
Bosco — piu volte ad orare di notte ed anche molto prolungatamente»®®. «Appena
conobbe I’importanza della meditazione pel progresso della vita spirituale — afferma
ancora il biografo pit avanti —1’abbraccio con tale amore, che pit non lascio di farla. ..
Era bello il vederlo al principio di ogni meditazione raccogliersi talmente in sé da non
udire o vedere piu altro»®. E di Giacomo Dalmastro, morto nel 1879, Don Rua
racconta: «E la colazione? E il pranzo ? Non ci pensa per nulla; egli € col suo Gesu,
tutto assorto in Lui e non pensa che alle celesti cose»e:.

«Avanti al SS. Sacramento — scrive il biografo del chierico Giovanni Arata nel
1884 — avrebbe passato i giorni intieri; e passava la notte intera dal Giovedi Santo al
Venerdi in ginocchio presso al Santo Sepolcro e sarebbe stato pronto a passarne ben
altre, se cio gli fosse stato concesso»®. «Se lo spirito d'orazione nel nostro Giovanni
era gia grande — leggiamo ancora di lui — e direi continuo, piu grande lo fu in questi
esercizi nei quali pareva proprio non potersi staccare dalla Chiesa non solo di giorno
ma neppure di notte. In vero dopo le orazioni della sera egli prolungava siffattamente
la sua preghiera, che se non veniva avvertito da qualcuno che si curava di lui, avrebbe
forse dimenticato di andare a riposo»<.

«La frequente Comunione — leggiamo infine del chierico Carlo Becchio nel 1879
— le lunghe e divote visite a Gesu in Sacramento, I'esercizio continuo di tutte le pratiche
di religione, mantenevano in lui accese le due fiamme dell'amor di Dio e del
prossimo... Per questa guisa cresceva questo bel fiore, che in breve doveva colle sue
virtu mandare soave fragranza da attirare sopra di sé gli occhi del Signore, rendersi
degno di essere trapiantato nel giardino mistico della Congregazione Salesiana».

Rileggendo questi frammenti di biografie ci sembra di potere affermare che la
congregazione fondata da San Giovanni Bosco «con I’intento di fare ... una prova di
esercizio pratico della carita verso il prossimo»®, non si preoccupava per nulla, al
termine dell’esistenza del suo fondatore, di prendere le distanze da una concezione
della preghiera che includesse anche I’esperienza contemplativa.

8 [G. Bosco], Societa di S. Francesco di Sales. Anno 1877, Tipografia Salesiana, Torino 1877, 36. Il
manoscritto porta delle correzioni di Don Bosco (cfr. F. DESRAMAUT, Don Bosco en son temps..., Cit., 1380).
% [G. Bosco], Societa di S. Francesco di Sales. Anno 1877..., Cit., 42-43.

%1 [G. Bosco], Societa di S. Francesco di Sales. Anno 1880, Tipografia Salesiana, Torino 1881, 74-75.

%2 [G. Bosco], Biografie dei Salesiani defunti negli anni 1883 e 1884, Tipografia Salesiana, Torino 1885, 5.
Possediamo di questa biografia il manoscritto originale di Don Giulio Barberis (cfr. ACS B 196.33.02) ed
alcune testimonianze e documenti, oltre ad alcune lettere e scritti autografi.

% [G. Bosco], Biografie dei Salesiani defunti negli anni 1883 e 1884, cit., 25-26.

% [G. Bosco], Societa di S. Francesco di Sales. Anno 1879, Tipografia Salesiana, Torino 1879, 38.

% E. CERIA, Vita del servo di Dio Don Michele Rua, primo successore di San Giovanni Bosco, SEI, Torino
1949, 29.

Pag.22



5. ESPERIENZA SPIRITUALE E CARISMA DI FONDAZIONE

Il percorso che abbiamo cercato di compiere, nella prima parte di questo capitolo,
ci ha permesso di entrare in contatto con la persona del fondatore e il suo vissuto, con
la sua maniera di sentire in relazione all’orazione mentale, con 1 suoi scritti € 1 suoi
“percorsi spirituali”, con alcuni aspetti del suo progetto di fondazione.

La conoscenza di questi elementi, soprattutto in mancanza di altri riscontri
autobiografici, € determinante al fine di una corretta ermeneutica del carisma di
fondazione. Ha scritto Padre Fabio Ciardi:

«Il vissuto esperienziale ¢ il primo locus theologicus dove va attinto il carisma. Il carisma é
infatti una esperienza dello Spirito; un’esperienza, dunque, prima ancora di una elaborazione
dottrinale. Anche nel caso, tutt’altro che infrequente, che fondatori e fondatrici non abbiano
lasciato scritti, possiamo ugualmente accedere all’esperienza fondante. Il loro magistero ¢ tutto
nel vissuto»®.

E proprio su questo vissuto che abbiamo cercato fin qui di indagare, utilizzando
tutte le fonti disponibili.

La nostra sintesi ha cercato di mettere in evidenza i diversi elementi di continuita
all’interno di alcune particolari prospettive, osservate lungo tutto 1’arco di vita del
fondatore dei Salesiani. Si tratta adesso di comporre questi diversi contributi per
cogliere, in un tutto unitario, il dono particolare che lo Spirito, attraverso il fondatore,
ha voluto comunicare in modo permanente alla congregazione da lui fondata, per il
bene della Chiesa.

Le testimonianze della causa di beatificazione e canonizzazione concordano nel
riconoscere a Don Bosco il dono di unire in modo efficace la vita attiva e quella
contemplativa. Queste dichiarazioni, oltre che nella autorita dei testimoni, trovano dei
significativi riscontri nei diversi elementi che sono emersi dalla nostra analisi e, in
particolare, nei contenuti della formazione alla preghiera da lui ricevuta, nei giudizi da
lui espressi, nella sua capacita di riconoscere e nella sua volonta di mettere in evidenza,
nell’esperienza spirituale di altri, i doni della vita mistica, negli stessi contenuti della
sua proposta formativa ai giovani, che si fonda sulla emulazione di un modello di
santita che non contrappone mai I’apostolato verso i compagni ad una significativa vita
di preghiera, la carita verso il prossimo alla carita verso Dio.

Per una corretta ermeneutica del carisma di fondazione, pero, rimane da chiedersi
se questo particolare dono, concesso da Dio al fondatore dei salesiani, sia da
considerarsi come un dono “personale” o faccia parte, invece, di quel proprium che,

% F. CIARDI, In ascolto dello Spirito. Ermeneutica..., Cit., 97.

Pag.23



consegnato per mezzo del fondatore alla congregazione da lui fondata, deve essere
custodito e sviluppato come un patrimonio caratteristico di tutto 1’Istituto.

Per comprendere questo, diventa di primaria importanza considerare, in uno
sguardo di insieme, anche il magistero esercitato dal fondatore, le indicazioni date alla
congregazione, in particolare nel periodo di consolidamento della fondazione; periodo
in cui la mancanza di preoccupazioni istituzionali e la maturita umana e spirituale
permettono a Don Bosco di dedicarsi, in modo piu organico, alla formazione, nei suoi,
della coscienza di religiosi.

Gli insegnamenti di Don Bosco alla giovane congregazione, comungue, vanno
letti in continuita con tutto il movimento spirituale da lui suscitato; é proprio tra i suoi
giovani e tra i suoi primi collaboratori, infatti, che egli forma il primo nucleo della
congregazione.

Quest’ultima osservazione ci consente di riflettere sul fatto che non esistono
soluzioni di continuitd, né grossi “salti di qualita” nelle strategie formative e nei
contenuti mediati nella fase di inizio del processo di istituzionalizzazione; pochi mesi
separano la stesura della prima bozza del capitolo costituzionale sulle pratiche di pieta,
dove Don Bosco non chiede ai suoi che mezz ora di preghiera tra vocale e mentale,
dalla pubblicazione della Vita del giovanetto Savio Domenico, compagno di quei primi
salesiani, e dal racconto delle sue estasi mistiche e delle sue lunghe adorazioni, indicate
alla emulazione dei lettori.

Qual &, dungue, il progetto di Don Bosco per la sua congregazione? La sua
proposta rimane soltanto quella di «fare ... una prova di esercizio pratico della carita
verso il prossimo»®7?

A noi sembra che il progetto di Don Bosco sia ben altro.

Gia nella prima bozza del 1858, nel capitolo dedicato agli scopi per cui nasce la
Societa di S. Francesco di Sales, leggiamo:

«1. Lo scopo di questa congregazione si é di riunire insieme i suoi membri ecclesiastici, chierici
ed anche laici a fine di perfezionare se medesimi imitando per quanto & possibile le virtu del
divin Salvatore.

2. Gesu Cristo comincio fare ed insegnare, cosi i congregati comincieranno a perfezionare se
stessi colla pratica delle interne ed esterne virtu e coll'acquisto della scienza, di poi si
adopreranno a benefizio del prossimo»®,

A questi primi due scopi seguono altri tre scopi apostolici, che fanno riferimento
agli oratori festivi, ai convitti, e, infine, all’apostolato della buona stampa e alla

7 E. CERIA, Vita del servo di Dio Don Michele Rua, primo successore di San Giovanni Bosco, SEI, Torino
1949, 29.
% G. Bosco, Costituzioni...,cit., 72.

Pag.24



predicazione degli esercizi spirituali.

Utilizzando una categoria teologica attuale, potremmo dire che gia in questo
primo testo, che non si distacca molto dalle successive versioni, risulta chiara, nella
concezione della vita religiosa di Don Bosco, la priorita della consacrazione rispetto
alla missione.

Al di la di questo testo, comunque, ci sembra di poter affermare che al primo
nucleo di giovani collaboratori Don Bosco non trasmette soltanto la consapevolezza di
una urgenza, la salvezza della gioventu povera e abbandonata, bensi anche la sua
esperienza spirituale e 1’esempio di una vita “raccolta su Dio”, la convinzione della
centralita della religione in un’opera autenticamente educativa, una prassi che li abitua
al costante pensiero di Dio, ed anche I’amore al silenzio ¢ alla ritiratezza, la sua stima
per l’esperienza degli esercizi spirituali, il suo apprezzamento per quelle
manifestazione della vita mistica che riconosce in alcuni dei suoi giovani migliori.

E proprio in questo vissuto, come afferma il Ciardi, che siamo chiamati a cogliere
le indicazioni di Don Bosco per la congregazione da lui fondata.

La carita verso i1 giovani e I’intuito educativo, in sintonia con una prospettiva
morale distante dal volere imporre obblighi superiori a quelli che la coscienza del
singolo potesse sopportare, gli ispirarono quel principio di gradualita che governa, a
parer nostro, non tanto lo sviluppo della sua concezione di vita religiosa, quanto il suo
progressivo “disvelamento” alla nascente societa.

Sarebbe pertanto riduttivo, secondo noi, fermarsi a considerare, in modo statico,
un qualsiasi momento della storia delle origini o dello stesso testo costituzionale, senza
cogliere quella dinamica “spinta in avanti” che costituisce il cuore della “strategia
formativa” di Don Bosco, strategia che accomuna giovani e collaboratori e che si 0stina
a presentare quella “santita possibile a tutti” come unica norma comune, come unico,
vero testo costituzionale.

Ai suoi salesiani Don Bosco non fara mancare delle indicazioni chiare sui percorsi
e gli strumenti ordinari di santificazione nella vita religiosa. A partire dalla seconda
meta degli anni sessanta, in particolare, I’importanza delle pratiche di pieta, della
meditazione, degli esercizi spirituali saranno costantemente oggetto dei suoi
insegnamenti e della riflessione comune anche nelle sedi istituzionali adeguate, i primi
capitoli generali della congregazione.

La vita attiva pensata da Don Bosco per la sua congregazione, pur non dando
spazio a molte pratiche in comune, non esclude una significativa vita di orazione. Le
biografie dei confratelli defunti, che furono curate a partire dagli anni settanta, ci
permettono anzi di intuire un progetto di vita religiosa che coniughi insieme la vita

Pag.25



attiva e quella contemplativa.

Nulla di sorprendente, in questo, se si abbraccia, in uno sguardo di insieme, gli
insegnamenti ricevuti da Don Bosco, I’esperienza religiosa del suo formatore Don
Cafasso, la proposta educativa fatta ai giovani dell’oratorio di Valdocco, la sua
produzione letteraria e, in definitiva, i tratti caratteristici della sua stessa esperienza
spirituale. Tutto ci sembra ricomporsi in una coerente unita.

6. NOTE PER UN “TRATTATELLO” SULLA MEDITAZIONE

Il termine trattatello é caro alla tradizione salesiana, perché richiama alla memoria
le poche pagine nelle quali Don Bosco traccia le linee portanti del sistema preventivo
per la educazione della gioventu®.

Cercheremo adesso, a partire dagli scritti di Don Bosco e da qualche altra pagina
della tradizione salesiana delle origini, di compilare, in modo antologico, una sorta di
trattatello sull’orazione mentale formale o meditazione, allo scopo di organizzare la
materia presa in esame e di metterne in evidenza alcune conclusioni,

6.1 Necessita della meditazione nella vita religiosa

Negli appunti autografi di Don Bosco utilizzati ai primi esercizi spirituali di
Trofarello leggiamo: «Meditazione. Pili breve o piu lunga farla sempre»'%, «Tutti
quelli che si diedero al servizio del Signore fecero costantemente uso dell’orazione
mentale, vocale, giaculatorie»'%2,

Le pratiche di pieta, per Don Bosco, rappresentano per I’anima il nutrimento che
la rende forte. «Percid — scrive nell’introduzione alle costituzioni — fino a tanto che noi
saremo zelanti nella osservanza delle pratiche di pieta, il nostro cuore é in buona
armonia con tutti e vedremo il salesiano allegro, contento della sua vocazione».
«Diamoci la massima sollecitudine di non mai trascurare la meditazione, la lettura spi-
rituale, la visita quotidiana al SS. Sacramento, la confessione ebdomadaria, il rosario
della s. Vergine, la piccola astinenza del venerdi. Sebbene ciascuna di queste pratiche
separatamente non sembri gran cosa, tuttavia contribuisce efficacemente al grande
edifizio della nostra perfezione e della nostra salvezza»'%,

9 cfr. G. BOSCO, Scritti sul sistema preventivo nell ’educazione della gioventi, a cura di P. BRAIDO, La Scuola,
Brescia 1965, 291-299.

100 A questo scopo ci siamo serviti, in particolare, del testo del Cardinale Giacomo Lercaro, Metodi di orazione
mentale, Editrice Massimo, Milano 1969.

101 ACS A 225.04.03; cfr. MB IX, 997.

192 1hidem

103 [G. BOsCO], Regole o Costituzioni..., [1875], cit. XXXII-XXXIV.

Pag.26



La “necessita”'% della meditazione nella vita religiosa, poi, & sottolineata da Don
Giulio Barberis fin dai primi anni in cui si impianto il noviziato regolare per gli ascritti
della nuova congregazione.

Scorriamo, passim, alcuni dei suoi quaderni di appunti, utilizzati per le conferenze
al novizi. «<Per comprendere le cose di Dio, penetrarne il midollo, mostrarci pieni dello
Spirito Santo ¢ di tutta necessitd 1’orazione mentale»'®. «Niente pili necessario
all’uomo che la meditazione. E prima di tutto G.(esu) Cr.(isto) ce ne diede 1’esempio.
Erat pernoctans in oratione Dei. Lungo il giorno predicava, guariva, ecc., lungo la
nottata meditava e si noti bene: tutto quello che fece G. Cr. & a nostra istruzione. Stette
quaranta giorni in meditazione continua ed in silenzio»®. «S. Ignazio di Loyola: che
cos’¢ che compi la sua conversione, che lo innalzo a tanta vita? La meditazione!»%’.
«Meditando si riaccende il fervore come ferventissima pianura di fuoco. Ma che la
meditazione abbia proprio questa virtu? Che sia tanto utile? Cosi necessaria? Oh, €
proprio cosi, e proprio cosi. Ce lo fa sempre piu rassicurare il Signore per David nel
salmo: Beatus vir qui in lege Domini meditatur in die ac nocte...1%,

Ancora piu esplicito & un brano del 1882, tratto da un quaderno di appunti del
chierico Ducatto e relativo ad una istruzione degli esercizi spirituali di quell’anno.

«Miei cari confratelli — vi leggiamo — la meditazione € cosa, € pratica di pieta non diro solo
importante, non solo utile, non solo utilissima, ma sto per dire necessaria a noi religiosi. Or non
e mio compito il discorrervi di questa importanza, di questa necessita; ma pur veggo che non
se ne puo fare a meno e quindi spero di potervene parlare proprio di proposito in qualcuna delle
restanti istruzioni future ed intanto parlarvi della necessita che noi religiosi abbiamo di farla,
dei beni grandissimi che ci arreca, quando € ben fatta e come uno si deve regolare per farla
veramente bene»'%,

6.2 Meditazione e progresso nelle virtu teologali

Alla meditazione “salesiana” ¢ assegnato il compito di favorire il progresso nelle
virtu teologali. Le Memorie Biografiche ci riportano una istruzione di Don Bosco a
conclusione degli esercizi spirituali del 1867.

«Tale meditazione — afferma Don Bosco — é anche I'esame di coscienza. Alla sera prima di
coricarci esaminiamoci se abbiamo messo in pratica i proponimenti gia fatti su qualche difetto
determinato: se siamo in guadagno o se siamo in perdita. Sia un po' di bilancio spirituale; se
vediamo di aver mancato ai proponimenti si ripetano per lI'indomani, fintantoché non siamo

104 Sj tratta, qui, di una necessita di ordine morale. Si vedano le 5-6 e 11-114 del testo di Lercaro gia citato.
105 ACS B 509.03.01.
106 ACS A 000.01.08.
107 ACS A 000.01.08.
108 ACS B 509.03.01.
109ACS B 509.04.12.

Pag.27



giunti ad acquistare quella virtti e ad estinguere o fuggire quel vizio o quel difetto»*1°,

Gli appunti di Don Gioachino Berto, allora segretario di Don Bosco, relativi agli
esercizi di quello stesso anno, in modo ancora piu esplicito avvalorano questa
convinzione del fondatore: «Uno che abbia fede e che faccia questa visita a G(esu)
S.(acramentato) e che faccia la sua meditazione tutti i giorni purché non faccia questo
per qualche fine mondano é impossibile che pecchi»!!,

La medesima dottrina, anche questa volta, trova corrispondenza negli
insegnamenti del noviziato: «Quel che & piu per noi religiosi — scrive Don Barberis nel
1875 — che di professione tendiamo a perfezione si € questo che senza meditazione non
si viene nemanco a capire che cosa sia perfezione, parlando in modo pratico; invece
non puo essere che uno il quale mediti bene e non s’ invogli non tenda gravemente alla
perfezione»!!2,

«Pertanto al mattino — afferma egli stesso in una conferenza di qualche anno successiva —
allorché si fa la meditazione, nessuno sen vada per le proprie occupazioni, se prima non si sara
ben impresse nella mente alcune di queste verita e non avra con se stesso fermamente proposto
di ben ricordarle durante la giornata che sta per incominciare e di osservarle puntualmente. Ad
ogni pranzo, quando si va per la visita a Gesu Sacramentato, allora ai piedi dell’altare
rinnoviamo i proponimenti del mattino, ricordiamo le massime imparate, le verita conosciute,
e persuasi sempre del gran bene di cui ci & apportatrice la Santa Meditazione, proponiamo
sempre piu fermamente di volerci regolar meglio nel resto della giornata, terminarle nella grazia
del Signore, compiendo tutti quegli atti a cui siamo tenuti per dovere. Alla sera poi dopo la
cena, quando abbiam detto le nostre preghiere, all’ascoltar queste parole: Fermiamoci alcuni
istanti a considerare lo stato di nostra coscienza, subito raccogliamoci in noi stessi, pensiamo
alla meditazione del mattino, riandiamo nella nostra mente (al)le risoluzioni prese e ricordate il
dopo pranzo, e se con si fatto esame vediamo di averle praticate, continuiamo a far altrettanto
per I’avvenire»*3,

Questa pratica doveva essere diffusa tra i salesiani, se il biografo del chierico
Pietro Scappini scrive:

«In ispecial modo lo aiuto a progredire nella via della virtu ed a star costante nella vocazione la
quotidiana meditazione delle verita eterne. Era solito dire che senza meditazione non mai
avrebbe potuto vincersi dei tanti e radicati suoi difetti. Assai sforzi gli costo la pratica di questo
esercizio, poiché la viva immaginazione lo portava naturalmente ad altri pensieri; ma colla
costanza riusci a farla cosi bene da poter dire che molte meditazioni le passava senza alcuna
distrazione»!4,

Analogamente, leggiamo nella biografia del chierico Giacomo Vigliocco:

110 \MB 1X, 355-356.

111 ACS A 025.01.03.

112 ACS B 509.03.01.

113 ACS B 509.04.12.

14 [G. Bosco], Societa di S. Francesco di Sales. Anno 1880, cit., 51

Pag.28



«Fu nella frequente Comunione e nella meditazione, che imparo a vincere talmente se stesso,
che i suoi compagni e superiori non trovavano neppure la piu piccola cosa da appuntargli ! Fu
a queste due fonti che attinse quell'amore ai disprezzi, per cui non solo non si offendeva quando
era ingiuriato o disprezzato, ma che gli fecero domandare piu volte al suo maestro licenza di
fare qualche stranezza, per poterne aver dispregio dai compagni»!.

6.3 Importanza della pratica quotidiana della meditazione

L’orazione mentale per essere efficace deve essere quotidiana. La perdita di
questa abitudine puo essere gravida di conseguenze per la vita religiosa.

Il verbale del terzo Capitolo Generale ci riporta questa convinzione del fondatore
dei salesiani: «<Nemo repente fit summus, nemo fit malus — avrebbe affermato Don
Bosco nella terza delle sei raccomandazioni finali, secondo il verbale del segretario
Don Giovanni Marenco — Quindi attendere ai principi per impedire il male grande
dell’avvenire. Lo dice I’esperienza. Se taluno ha messo negli imbrogli il Dir.(ettore) e
la Casa, comincio a lasciare la medit(azione), le pratiche di pieta, poi qualche giornale,
qualche amicizia particolare, disordini insommax»?1¢,

Egli stesso, secondo gli appunti di Don Berto, aveva affermato alcuni anni prima
agli esercizi di Trofarello: «Per preghiera s’intende tutto cio che solleva i nostri affetti
a Dio. Come la meditazione del mattino ¢ la prima. Ciascuno la faccia sempre»tt’,

L’insegnamento di Don Barberis ricalca, ancora una volta, il pensiero del
fondatore: «Voi siete quasi tutti Salesiani o vi entrate ora e qui la meditazione si fa.
Bene, fatela volentieri. Ma vivono di coloro che non lo sono e che sono liberi di sé o
lo saranno: vi cale d’andare in paradiso? Volete condurre vita cristiana, non avere poi
i rimorsi in morte? Fate sempre un po’ di meditazione quotidiana»*!8,

6.4 Utilita di fare la meditazione al mattino

E conveniente che la meditazione sia fatta al mattino, prima di dare inizio alle
occupazioni della giornata. La cronichetta di Don Barberis riporta questa opinione di
Don Bosco:

«E vero che nel mondo vi sono molti buoni cristiani ma vi sono anche molti pericoli, e quante
difficolta si devono superare per fare un po’ di bene! Poniamo per esempio i cristiani che fanno
la meditazione, pochissimi sono nel mondo, ma cerchiamo quali dei cristiani la possono fare
pit bene. Qui per avventura si ha la santa usanza di fare la meditazione, ebbene se la vogliamo
fare tutti insieme ci tocca solo di alzarci presto al mattino. Ci leviamo alle cinque e la facciamo
tutti insieme senza che alcuno ci disturbi. Nel mondo invece farla in molti non si pud; lungo la
giornata non si sa qual momento prendere ché le faccende di casa incalzano da tutte parti. Non
parliamo del levarsi di buonora, che da alcuni si aspettano le 7 o le 8 e perfin le dieci.... Se

Y5 [G. Bosco], Societa di S. Francesco di Sales. Anno 1877, cit., 43- 44.

116 ACS D 579. Si tratta della p. 2 del foglio dei verbali dal titolo 7 Settembre sera. Ultima conferenza.
Ur ACS A 025.01.10.

118 ACS A 000.01.08.

Pag.29



facessimo anche noi questa cosa, della meditazione, che ne sarebbe? Non si parlerebbe piu di
meditazione!»**°.

La lunga lettera di San Vincenzo de’ Paoli, annessa per la prima volta alla edizione
italiana delle costituzioni nel 1877, € una conferma della volonta di Don Bosco di
ribadire questo principio.

«La grazia della vocazione — vi si legge — € legata alla orazione, e la grazia dell'orazione a quella
di levarsi. Se noi siamo fedeli a questa prima azione, se ci troviamo insieme ed avanti al nostro
Signore, ed insiememente ci presentiamo a lui, come facevano i primi cristiani, egli Si dara
reciprocamente a noi, ci rischiarera co' suoi lumi e fara egli stesso in noi e per noi il bene che
abbiamo obbligo di fare nella sua chiesa e finalmente ci fara la grazia di giungere al grado di
perfezione che egli desidera da noi, per poterlo un giorno pienamente possedere nell'eternita
dei secoli»*?°.

6.5 Meditazione in comune o in privato

La prassi della meditazione, come pratica di pieta da compiere in comune, divenne
regolare probabilmente a partire dagli anni settanta. Pochi anni prima, sempre a
Trofarello, Don Bosco aveva affermato: «Chi puo faccia questa visita e questa lettura
in comune, chi non potesse in comune anche in privato. La meditazione puo anche farla
in camera»*?,

Alcuni insegnamenti del noviziato ribadiscono, oltre all’importanza della
meditazione, la necessita di farla in privato, quando non si potesse farla in comune con
gli altri.

«Dopo la levata — leggiamo tra gli appunti di Don Barberis del 1877— si venga insieme a fare
la meditazione; e questa si faccia bene. Alcuni non sapranno ancora guari il modo, questo si
imparera quanto prima; ma I’impegno si veda fin d’ora e si faccia volentieri ed il meglio
possibile. Si sappia che ¢ proprio di regola farne mezz’ora al giorno da tutti. Chi puo venga a
farla qui con gli altri; chi non potesse farla in comune veda il modo di trovare il tempo di farla
in privato; ma si faccia sempre»*?2,

E ancora sullo stesso tema:

«Invero svariatissime sono le occupazioni a cui devono attendere i soci salesiani nelle singole
case; e chi fa scuola, chi assiste nei laboratori, e chi assiste o nelle elementari o nel ginnasio o
nel liceo; e chi esce sempre a far compere e chi lavora da artigiano...; oltre di che ne viene per
conseguenza che non tutti possono uniformarsi ad un solo e medesimo orario, stante che i
bisogni richieggono altamente e quindi le regole non obbligano punto che tutti e singoli i soci
salesiani prendano sempre parte insieme a tutte e singole le pratiche di pieta. Ad esempio la
meditazione si fa al mattino al tempo della levata, oppure alle nove; la lettura spirituale alle 2
pomeridiane, I’esercizio della buona morte al fine di ogni mese; ebbene vi sara uno che non

119 ACS A 000.04.06.
120 IBOSCO], Regole o costituzioni..., [1877], cit., 47.
121 ACS A 025.01.03.
122 ACS B 509.03.02.

Pag.30



potra andare alla meditazione perché forse si sentira male; neppure potra andare a quella delle
nove, poiché avra da far scuola, da assistere nei laboratori, da uscire per commissioni e via
dicendo... Or bene, stando cosi le cose, perché non si ha il tempo necessario, perché non si puo
praticare questa o quell’altra pratica di pieta in comune, dimando io, si potra per questo
tralasciarla del tutto? No certamente; imperciocché se badiamo allo spirito della regola, questa
ci avverte che se non possiamo adempiere alle pratiche di pieta in comune, il dobbiamo fare
privatamente, ciascuno da sé appena che puo e non mai tralasciarla»*?3.

Anche la prassi dei salesiani dovette orientarsi verso questo principio, se € vero
che di Giovanni Battista Caraglio il biografo scrive: «Non tralasciava mai la
Meditazione e la Recita del santo Rosario; e fatto sacerdote, lorché le sue occupazioni
non gli permettevano di prendervi parte in comune non mancava mai di supplirvi
privatamente prima di andare a riposo. Era solito dire che la Meditazione ed il S.
Rosario sono pratiche indispensabili al Religioso ed al Sacerdote»?4,

Ci sembra si possa affermare, comungue, che nel sentire comune del fondatore e
della congregazione, €, comunque, da preferirsi la meditazione in comune,
probabilmente anche a motivo di una sana “prudenza". Questo concetto e contenuto
nella Lettera di San Vincenzo de’ Paoli ai religiosi della sua congregazione sul levarsi
tutti all’ora medesima, che abbiamo gia menzionato. Proprio in un passo di questa, San
Vincenzo dice di avere individuato il motivo del decadimento di alcune case della sua
congregazione proprio nello smarrimento dell’habitus della meditazione in comune:
«Per iscoprirla — afferma il fondatore della Congregazione per la Missione — & stata
necessaria un po’ di pazienza e di attenzione dalla parte nostra; infine Dio ci ha fatto
vedere che la liberta d’alcuni a riposare piu che la regola non accordi ha prodotto questo
cattivo effetto; col di piu che non trovandosi all'orazione cogli altri, essi erano privati
de' vantaggi che si hanno dal farla in comune, e spesso poco o nulla ne facevano in

privato”!®,

Il desiderio di mantenere la prassi della meditazione in comune e testimoniato
anche da alcune deliberazioni del quarto Capitolo Generale del 1886, a proposito
dell’orario della giornata da praticarsi nelle parrocchie. Per salvare, infatti, la
opportunita di partecipare insieme a questa pratica di pieta si stabili di collocarla nel
pomeriggio o in qualsiasi altro orario piti opportuno*?®,

6.6 Durata della meditazione

La durata della meditazione, prescritta dalle costituzioni, viene definitivamente

123 ACS B 509.04.12.

124 [G. Bosco], Biografie dei Salesiani defunti nel 1882, Tip. S. Vincenzo, S. Pier d’Arena 1883, 49.

125 [G. BOscCO], Regole o costituzioni..., [1877], cit., 43-44.

126 Cfr. ACS D 579; FdB 1865 D 10; Deliberazioni del terzo e quarto Capitolo Generale della Pia Societa
Salesiana tenuti in Valsalice nel settembre 1883-86, Tipografia Salesiana, S. Benigno Canavese 1887, 7.

Pag.3 1



fissata dal testo approvato nel 1874: «Singulis diebus unusquisque praeter orationes
vocales saltem per dimidium horae orationi mentali vacabit, nisi quisquam impediatur
ob exercitium sacri ministerii»*?’,

Una precisazione di Don Barberis, che risale al 1882, esplicita il dettato
costituzionale: «L’articolo terzo del capo XII discorre della orazione mentale,
altrimenti detta meditazione, di cui se ne deve fare mezz’ora almeno tutti i giorni. E
questo almeno indica che se ne puo fare anche di piu, secondo che ci sentiamo, ma che
perd non siamo tenuti a farne di piu; pero tutti dobbiamo sempre farne almeno una
mezz’ora tutti i giorni'Z,

Ancora una volta puo essere utile uno sguardo alla prassi. Del chierico Giovanni
Avrata cosi scrive Don Luigi Deppert, suo compagno al primo corso di filosofia: «Per
guanto fosse occupato non tralasciava mai e poi mai la meditazione quotidiana per una
buona mezz'ora. Oh! quante volte il vidi rinchiuso nel suo gabinetto del laboratorio
tutto assorto in profonda meditazione! E per vieppiu concentrarsi nelle cose che
leggeva, teneva sempre davanti a sé un piccolo crocifisso, benedetto dal Papa, e di tanto
in tanto fissava in quello gli occhi bagnati di lacrime»!2,

6.7 Meditazione, orazione affettiva e immaginazione

L’ultima citazione del paragrafo precedente ci introduce ad una riflessione sul
ruolo degli affetti nella meditazione “salesiana”.

«In meditatione mea exardescet ignis (Salmo 38,4). All’anima ¢ come il calore al
corpo»™®®. Questa convinzione di Don Bosco, espressa negli appunti autografi di
Trofarello e spesso ripetuta nella letteratura salesiana delle origini, assegna alla
meditazione il ruolo specifico di eccitare gli affetti . «Dobbiamo anche eccitarci ad
affetti di amore — leggiamo negli appunti di Don Gioachino Berto presi durante una
istruzione di Don Bosco —, di riconoscenza, di umilta verso Dio; chiedergli tante grazie
delle quali abbisogniamo; e domandargli colle lagrime perdono dei nostri peccati.
Ricordiamoci sempre che Dio & Padre e noi siamo i suoi figliuoli. Raccomando
adunque I'orazione mentale»*3L,

Nella meditazione ignaziana, che veniva insegnata nel noviziato di Valdocco dopo
’approvazione delle costituzioni'®, il ruolo degli affetti & particolarmente importante.

127 G, Bosco, Costituzioni..., Cit., 185.

128 |hidem.

129 ACS B 196.33.01. Si tratta di una lettera su un foglio solo, scritto su tre facciate e datato 21/1/79, che porta
I’intestazione della Arciconfraternita di Maria Ausiliatrice.

150 ACS A 225.04.03; cfr. MB IX, 997.

181 MB IX, 355-356.

132 Sj veda la lunga conferenza del 1875 di Don Giulio Barberis sul modo di fare la meditazione in ACS B
509.03.01.

Pag.32



Scrive il Padre Secondo Franco, dopo aver parlato del ruolo dell’intelletto e della
memoria nella meditazione: «Dietro a tutte queste considerazioni viene finalmente la
volonta, la quale deve prorompere in affetti proporzionati a quel che si e meditato, ed
in risoluzioni generose di quello che si dovra in avvenire poi praticare. E questa ¢ la
parte pit importante della meditazione»'®,

La consapevolezza di questa importanza attraversa molti degli insegnamenti di
Don Giulio Barberis: «L.’anima nostra non si trova nelle stesse circostanze? Perché ¢
desolata, perché non ha virtu, perché ha tante imperfezioni? Nemo est qui recogitet
corde. Adunque come fare per rimetterci noi nel fervore? Ce lo dice Davide ne’ suoi
salmi: In meditazione mea exardescet ignis, meditando si riaccende il fervore come
ferventissima pianura di fuoco»'®. In un’altra occasione egli stesso scrive:

«Ricordiamoci di quelle parole: In meditatione mea exardescet ignis; s’accende sempre
maggiore il fuoco del mio spirito nel meditare... Ci sara pur vantaggioso il portarci in spirito
sul monte Calvario, quando Cristo vi sta pendente in croce, in mezzo a due ladroni, carico e
coperto di piaghe, incoronato di spine, trafitto da mille punture e mille, insanguinato per ogni
parte, si che ohi piu non havvi aspetto di uomo; ed allora diciamo a noi stessi: Anima mia, il
tuo Dio sta appeso ad un duro tronco di croce; or meditare il perché»*3,

Quest’ultimo insegnamento di Don Barberis ci offre anche la possibilita di mettere
in evidenza il ruolo assegnato alla immaginazione. «Bisogna immaginarsi presenti al
mistero — insegnava egli stesso nel 1875 in una delle prime conferenze dell’anno di
noviziato 75-76 — e considerare, le persone, le azioni, le parole, che intervengono o si
dicono ponderando quel mistero»*3°.

Il portarsi in spirito sul monte Calvario, ha evidentemente lo scopo di muovere
la volonta ed il cuore, oltre a quello di tenere concentrate tutte le altre potenze.

La meditazione del chierico Giacomo Vigliocco sembra mettere in atto questi
insegnamenti, che ricalcano la tradizione ignaziana=. Il “risultato” segnalato dal
biografo e, ancora una volta, una crescita nella virtu teologale della carita verso Dio e
verso il prossimo.

«Un suo secreto per far bene la meditazione era questo: sul principio, nel porsi alla presenza di
Dio, si figurava proprio che gli comparisse visibilmente Gesu Crocifisso, e che dalla Croce
stesse osservandolo se la faceva con tutto I'impegno possibile... Il pensare continuamente a
Gesu Crocifisso nelle sue meditazioni, era cio che gli faceva prendere le grandi risoluzioni

133 5. FRANCO, Istruzioni per le religiose in tempo di esercizi, Tipografia Pontificia ed Arcivescovile, Modena
(manca I’anno di pubblicazione). Si tratta del ventitreesimo volume della collana che raccoglie le opere del
gesuita Padre Franco, che partecipo al primo Capitolo Generale dei Salesiani nel 1877.

13 ACS B 509.03.01.

135 ACS B 509.04.12.

1% ACS B 509.03.01.

187 Cfr. IGNAZIO DI LOYOLA, Esercizi spirituali, nn. 194-197.

Pag.33



pratiche, le quali cercava poi con ogni possa di eseguire, che gli faceva scrutare ogni piu
recondito ripostiglio del suo cuore, per vedere se vi fosse ancora il germe di qualche vizio da
estirpare, o di quali virtu maggiormente abbisognasse per arricchirsene. Oh quanto volte non
potendo contenere la piena del cuore andava poi sfogandosi col maestro, indicando il desiderio
di dare la vita per salvar anime; il desiderio di patire per amor di Gesu Cristo, piu che tutti gli
uomini del mondo; il desiderio di slanciarsi tra gli uomini procurando la loro conversione!»*38,

6.8 Importanza e utilita di un metodo

Un metodo, essenziale ma ben strutturato nelle sue parti, viene suggerito gia nel
1867 da Don Bosco ai giovani salesiani di Trofarello: «La meditazione — leggiamo
negli appunti di Don Berto — si potrebbe fare in questo modo. Scegliere il soggetto con
scienza, mettendosi prima alla presenza di Dio, quindi meditarvi bene sopra, quindi
venire a scegliere quelle cose per applicarle a noi, venire alla conclusione cioé risolvere
a lasciar quei difetti o a praticar quelle virtu, eccitarci ad affetti. Ringraziare poi lddio
e praticare o fuggire lungo il giorno quel che abbiamo risolto al mattino»**°,

Saranno poi gli insegnamenti del primo noviziato canonico a dare ampio spazio
alla istruzione sul modo per fare la meditazione. Il primo Capitolo Generale, infine,
indichera per tutti i salesiani un “riferimento teorico” nella introduzione al testo di
meditazioni del Padre Luis de la Puente. Leggiamo infatti nei verbali:

«(La meditazione) non e altro che un esercizio delle tre facolta intelligenza, memoria, volonta
come insegna il medesimo Da Ponte nella sua introduzione. Introduzione che andrebbe letta
cento volte ed imparata a memoria poiché vale tant’oro. Chi segue bene quanto in quella si dice
trovera immensamente facilitato il modo di fare la meditazione; ma bisogna avere pazienza; i
principianti vanno istruiti bene; bisogna veder modo che abbiano tutti il libro alla mano, e farli
imparare secondo quel metodo»*4°.

6.9 Rendiconto e meditazione

Uno dei punti sui quali deve versare il periodico rendiconto del salesiano, secondo
quanto afferma il primo Capitolo Generale, riguarda il «come (egli) si diporti nelle
Orazioni e nelle Meditazioni»!4L,

Analogamente, nella prima bozza di costituzioni delle Figlie di Maria Ausiliatrice,
che risale al 1871, troviamo scritto:

«Per avanzarsi nella via della virtu e della perfezione religiosa giovera loro molto una grande
apertura di cuore colla Sup(erio)ra siccome quella che dopo il Confessore é destinata da Dio a

138 [G. Bosco], Societa di S. Francesco di Sales. Anno 1877, cit., 43- 44.

139 ACS A 025.01.03.

140 ACS D 578, 116-117.

141 Deliberazioni del Capitolo Generale della Pia Societa Salesiana tenuto in Lanzo Torinese nel settembre
1877, Tipografia e Libreria Salesiana, Torino 1878, 49-50. Le medesime indicazioni si trovano ripetute anche
nelle deliberazioni del secondo Capitolo Generale dei Salesiani del 1880 (Deliberazioni del Secondo Capitolo
Generale..., [1882], cit., 53).

Pag.34



dirigerle nella via della perfezione. Pertanto almeno una volta al mese le manifesteranno il loro
interno con tutta semplicita e chiarezza, e ne riceveranno avvisi e consigli per ben riuscire
nell’esercizio dell’orazione mentale, nella pratica della mortificazione e nell’osservanza delle
Sante Regole dell’Istituto»*2.

Un rendiconto del chierico Giovanni Arata, fatto per iscritto al suo direttore Don
Giulio Barberis, ci conferma il fatto che la meditazione quotidiana costituiva, nella
prassi, oggetto di periodica verifica.

«Le cose di cui mi ricordo — scrive egli — e mi sembrano atte all’importanza del rendiconto
mensile, sono le seguenti. In verita (non saprei per quali particolari accidenti, ma certo sara per
mia negligenza) non sono contento della condotta che ho tenuta in questo mese. Cosa che mi
addolora grandemente ¢ la distrazione che ho avuta nell’orazione. Nella meditazione non posso
senza grande difficolta raccogliermi in me stesso, considerarmi veramente alla presenza di Dio,
pensare seriamente alla materia, svolgerla, e quel che € piu, mi commuove poco il soggetto che
medito. Ben poco mi sembra il profitto della meditazione; intorno a cio poi influira forse molto
questo, che lungo il giorno di rado mi ricordo di cid che ho meditato al mattino»'4,

CONCLUSIONE

La ricerca su Don Bosco, nella seconda meta del secolo ventesimo, non ha
privilegiato I’ambito contenutistico e metodologico della teologia spirituale; ¢ stato
infatti favorita la ricerca in ambito storico, mentre risultano poco conosciuti gli stessi
scritti del fondatore che, al di la del loro valore letterario e della loro originalita, ci
restituiscono 1 “gusti” del santo torinese e le indicazioni date al movimento spirituale
che da lui ha avuto origine.

Attraverso lo studio della esperienza spirituale di Don Bosco, la storia delle
origini, la sua prassi pedagogica, i suoi numerosi scritti, i dettati costituzionali, abbiamo
cercato di ricomprendere quale ruolo sia stato assegnato nel suo progetto alla orazione
mentale diffusa e formale o meditazione.

L’analisi fatta, che presentiamo come una rapida sintesi del volume Alla presenza
di Dio. Ruolo dell 'orazione mentale nel carisma di fondazione di San Giovanni Bosco
fondatore della Societa di san Francesco di Sales, pubblicato a Roma nel 2004, ci
spinge a prendere le distanze da ogni interpretazione riduttiva della esperienza del
fondatore e del progetto da lui concepito per la Societa di S. Francesco di Sales.

Certamente la vita attiva a cui tende la Societa implica il fatto che non siano state
prescritte molte pratiche in comune; tra queste, comunque, & costantemente
raccomandata 1’orazione mentale formale o meditazione. Ben oltre la essenzialita di

142 [G. Bosco]), Costituzioni Regole Dell Istituto Delle figlie di Maria Ausiliatrice. Sotto la protezione di S.
Giuseppe, di S. Francesco di Sales e di Sa. Teresa, in Archivio Generale delle Figlie di Maria Ausiliatrice
(AGFMA), Regole manoscritte, Quaderno n. 1, 42.

143 ACS B 196.33.01.

Pag.35



alcuni obblighi emerge, pero, la proposta del fondatore che si muove verso una
concezione della vita di preghiera che incoraggia I’orazione mentale diffusa, il continuo
pensiero di Dio, I’orazione affettiva e silenziosa “senza limiti di tempo”, e non esclude
I’orizzonte dell’esperienza contemplativa; fatto, questo, ancor piu rilevante nel
contesto della spiritualita dell’ottocento piemontese, non particolarmente incline alle
manifestazioni della vita mistica.

Il carisma del fondatore dei salesiani e il progetto da lui proposto alla Societa di
S. Francesco di Sales e, piu in generale, al movimento spirituale a cui diede vita, non
contrappone la vita attiva alla vita contemplativa, ma, semmai, le coniuga ambedue
come differenti manifestazioni della medesima carita verso Dio che Don Bosco stesso,
secondo quando la Chiesa ha dichiarato canonizzandolo, ha vissuto in modo eroico.

Possiamo poi, piu esplicitamente, affermare che 1’orazione di contemplazione, nel
senso piu stretto del termine, non ¢ “contraria” alla vita religiosa salesiana; lo
testimonia una felice pagina di Don Paolo Albera, secondo successore di Don Bosco:

«A misura ... che la forza delle passioni va in noi scemando — afferma questo autorevole
interprete di Don Bosco in una circolare del 1921 — e si fa piu vivo il desiderio del progresso
spirituale e piu ardente I’amor di Dio, il lavoro dell’intelletto avra una parte sempre minore
nella nostra orazione, mentre prevarranno i movimenti del cuore, i santi desideri, le domande
supplici e le risoluzioni fervorose. Questa € la cosiddetta orazione affettiva, e che a sua volta
conduce all’orazione unitiva, chiamata dai maestri di spirito orazione contemplativa
ordinaria.Qualcuno forse pensera che un Salesiano non debba mirare tant’alto, e che D.Bosco
non abbia voluto questo dai suoi figli, giacché da principio non impose loro neanche la
meditazione metodica in comune. Ma io posso assicurarvi che fu sempre suo desiderio di vedere
i suoi figli elevarsi, per mezzo della meditazione, a quell’intima unione con Dio ch’egli aveva
cosi mirabilmente attuata in se stesso, € a questo non si stanco mai d’incitarci in ogni occasione
propizia» (Lettere circolari di Don Paolo Albera ai Salesiani, SEI, Torino 1922, pp. 406-407).

MEDITAZIONT | IESER (“IT")Hi

. U.D OV EG O DI PERFETITIONE; |
4 DA PONTE | E di Virti Ch (
DELLA COMPAGNIA DI GESU’ COMPOSTO DAL REI PADRE

PARTE SECONDA
.eagu e Medis

Sacerdote della Compagnia di Gicsit.

ALFONSO RODRIGUE /]‘
DIVIsO TN TRE PARI x,'f

B. VERGrNr lnﬁn a tal Itn
Dall’fdioma Caftigliano tradotte gia nel nofltrovolgare
DAL SIGNOR GIULI() CESARE BRACC[NI

~ Apprefio Girolamo Savioni .
CON LICENZA DE' SUPERIORI,

‘ B IN VENEZIA MDCCXXVIL

WENETIA» M. DCC \ul

Per Andrea Poletti, al'Tralia.
LICENZA 1)5 SUPE RIORT. 1]

o, ..acgg g,g‘\[,

Pag.36



