DON GIUSEPPE BUCCELLATO

DON BOSCO, SANT'IGNAZIO
E LA COMPAGNIA DI GESU

Storia di una relazione nascosta...ma non troppo

ALLE RADICI
DELLA SPIRITUALITA
Di SAN GIOVANNI BOSCO

AXHE09

GIUSEPPE BUCCELLATO, SdB

LAS RAICES
DE LA ESPIRITUALIDAD
DE SAN JUAN BOSCO




Lo ironne s //W

72Wzi; A A /4%/4 Coreg ?mu_ /W

a% Aotteandie 252} m/a./%«ﬁ /7,4)7“ /% ‘
e 724»70///%% Caporiots /:?/9-444,4_.
Trvscatlc £ yfsibing e ducte rrrile Saele el Lo D
Ve girrene . e Lol L 4244/,44“/)@
Wm pyA ;.,74,74_,/‘7 //MZ/:&%MW&

-

%/Q//;‘JQ‘o‘w e m#/r /zfma. /%/é—/ ﬂ/—r...

= A 47,.,4 7‘/4, 4y«e/p%wﬂe, pos 8 /M/c /J“

9‘/&% 4) 7;/1404/4:/4 W.e MM c%“

p/v-v/"u/o /u//«omo \{//’%Z&- %;Dd ’ 2/1—1/%’% W%MJ

4/&%474 %fvyﬁomﬂ /L@rﬂwga wricot®R .
2@444%« 4»4:,«/:47/ '&D/nﬂﬂb%r/amMM

N ///éﬂéf %W/,u. = R W”%

M/L& rzawf&bm M”‘/MMWM ,4
W,«W?a uwf;%éfm, M/rzo% Wgaé

_L‘-‘ ;’M;L‘M J.._s-ml Hviie

s‘
ol

Pag.2



Introduzione

«Sant’Ignazio Spagnuolo, fino a vent’'un anno aveva seguito il mestiere dell armi.
Rottasi una gamba all’assedio di Pamplona ed essendone lentissima la guarigione,
chiese qualche romanzo per ingannar la noia; al momento non se ne trovo, e invece
di un romanzo gli fu data la vita di Gesu Cristo e dei santi. Si fece a leggere quasi per
forza, ma operando la Divina grazia, trovo in questi esempi qualche cosa di piu grande
che non in tutto il favoloso eroismo. Dopo qualche incertezza e lotta fra lo spirito e la
carne prese la risoluzione di imitarli, e farsi santo. Da quel tempo in poi egli opero
moltissime cose maravigliose, e nell'anno 1534 fondo la compagnia di Gesu, che
cotanto si segnalo nel combattere gli eretici, e nella propagazione della fede nei paesi
stranieri» (Don Bosco, Storia ecclesiastica)*.

Il 3 dicembre del 1934, festa di San Francesco Saverio, durante una solenne
cerimonia alla presenza del Santo Padre Pio XI, il segretario della Sacra Congregazione
dei Riti, Mons. Carinci, dopo aver letto il decreto che riguardava la beatificazione di
tre martiri Gesuiti, Rocco Gonzalez de Santa Cruz, Alfonso Rodriguez e Giovanni del
Castillo, lesse quello per la Canonizzazione di Don Bosco.

In quella occasione fu il Padre Ledochowski, Generale della Compagnia di Gesu,
ad esprimere al Santo Padre Pio XI la gratitudine di entrambe le Societa. Si accosto al
trono pontificio, avendo ai suoi lati Don Ricaldone ed i Postulatori e Avvocati delle
due Cause, e pronuncio il suo ringraziamento.

Un brano di quel discorso ci introduce al primo capitolo di questo nostro studio:

«La mia consolazione — affermo il Padre Ledochowski — nel partecipare cosi da vicino alla gioia
della grande Famiglia Salesiana, che con tanto fervore di opere, di missioni, di apostolato di
ogni genere e in ogni campo, ha preso uno dei primi posti nella vigna del Signore, la mia
consolazione, dico, si accresce ripensando alla costante e cosi schietta amicizia che il futuro
Santo ebbe sempre e luminosamente dimostro verso la Compagnia e i suoi membri, ricordando
la profonda venerazione che sempre nutri e promosse verso i Santi della Compagnia, in
particolare verso San Luigi Gonzaga..., amicizia ¢ divozione ch'Egli lascio in eredita ai suoi
figli, i quali oggi forse piu che mai a noi uniti nel vincolo della carita, colgono con fraterna
premura ogni occasione per attestarci il loro affetto e il loro aiuto»?.

Il riferimento a questa costante e schietta amicizia che il futuro santo ebbe sempre
e luminosamente dimostro verso la Compagnia dovette, gia allora, essere accolta con
sorpresa dall’ambiente salesiano. Peraltro, negli stessi scritti del fondatore, ad una
prima analisi sembrano scarseggiare 1 rimandi espliciti a Sant’Ignazio e alla spiritualita
della Compagnia.

In realta, come vedremo, gli elementi che emergono dopo un’analisi piu attenta
sono di notevole importanza. La diffidenza, che caratterizzava il giudizio di alcuni
ambienti, anche clericali, dell’ottocento piemontese nei confronti della Compagnia, ha
probabilmente suggerito a Don Bosco una certa prudenza; il breve escursus storico del
prossimo paragrafo ci aiutera a giustificare meglio questa nostra affermazione.

Un piccolo aneddoto ci introduce a comprendere il "sentire" dell'ambiente

1 G. Bosco, Storia ecclesiastica ad uso delle scuole utile per ogni ceto di persone, Torino 1845, 298-299.
2 MB XIX, 244-245.

Pag.3



torinese nella seconda meta dell’ottocento. Nel 1863 Don Bosco chiese al comune di
Torino un finanziamento per la erigenda Basilica di Maria Ausiliatrice. Il rifiuto del
Comune, sull'onda dei cosiddetti «fatti di Spoleto»®, fu motivato con la affermazione
che il titolo di Ausiliatrice sapeva di «gesuitismo». Le pagine de Il gesuita moderno
con alcune considerazioni intorno al Risorgimento italiano, scritte daVincenzo
Gioberti, avevano certamente contribuito ad accrescere l'ostilita nei confronti della
Compagnia di Gesu che, in quegli anni difficili, non era mai venuta meno all’impegno
di difendere 1’autorita del Papa contro ogni "vento di modernita".

La Compagnia di Gesu nell’ottocento italiano. Cenni storici

Nella seconda meta del secolo XVIII I'opposizione contro i Gesuiti da parte delle
corti cattoliche del Portogallo, della Spagna, della Francia, di Napoli e di Parma, che
malvolentieri sopportavano I'azione dei Gesuiti a favore delle popolazioni delle colonie
americane, in quanto limitavano le possibilita di sfruttamento da parte di colonizzatori
avidi, crudeli e senza scrupoli morali, aveva condotto dapprima alla cacciata della
Compagnia di Gesu dai territori di Portogallo, Spagna, Francia, Napoli e dalle colonie
del Sud e Centro America, e poi alla sua totale soppressione.

A questi estremi si era giunti anche per 1’opposizione fatta dai Gesuiti al
Giansenismo e all’Illuminismo e per le teorie in campo morale, ingiustamente accusate
di lassismo, oltre che per la antipatia suscitata dalla cosiddetta superbia gesuitica. Il 21
gennaio del 1773 il papa Clemente XIV si vide costretto a sopprimere la Compagnia
di Gesu, "per la pace della Chiesa™" e firmo il decreto Dominus ac Redemptor: «Con
ben maturo consiglio, di certa scienza, e con la pienezza dell’Apostolica Potesta —
affermava Clemente XIV —, estinguiamo e sopprimiamo la piu volte citata Societa, e
annulliamo ed aboliamo tutti e singoli gli uffici di essa, i ministeri e le amministrazioni,
le case, le scuole, i collegi, gli ospizi, e qualungue altro luogo esistente in qualsivoglia
provincia, regno, e signoria, e in qualunque modo appartenente alla medesima.

Dopo la Rivoluzione Francese, durante la quale erano stati uccisi molti ex Gesuiti
"refrattari”, e dopo la tempesta napoleonica, Pio VII, il 7 agosto 1814 ridiede vita alla
Compagnia con la bolla Sollicitudo omnium Ecclesiarum. La ripresa fu lenta e difficile,
ma presto si aggiunsero ai Gesuiti della Compagnia soppressa, restati fedeli alla propria
vocazione, forze nuove. Cosi, gia nel 1844 i Gesuiti nel mondo erano 4.136 con 44
collegi e 37 missioni.

| tempi pero erano molto cambiati rispetto a quelli dell'antica Compagnia. Erano
I tempi del liberalismo rivoluzionario, erede dell'llluminismo e della Rivoluzione
Francese, e percio fortemente avverso ai governi nati dalla Restaurazione del 1815 e
alla Chiesa, in particolare al Papa e allo Stato pontificio. Avvenne, dunque, che i
Gesuiti schierarono le proprie forze in difesa del Papa. Pio IX nel 1849 volle che essi
dessero vita a una rivista che combattesse le nuove correnti di pensiero, avverse al

3 Con la capitolazione della Rocca di Spoleto, avvenuta il 17 settembre 1860, e la battaglia di Castelfidardo, le terre
pontificie dell'Umbria e delle Marche erano state annesse al Regno Sabaudo. In questo clima d'accesa passione patriottica
e religiosa le miracolose apparizioni della VVergine ad un fanciullo, legate ad una immagine che si trovava in un‘antica
Chiesa nei pressi di Spoleto, apparvero a molti come I'attesa risposta del Cielo. L'immagine della Madonna, per intervento
del VVescovo Mons. Arnaldi, era stata dedicata alla Auxilium Christianorum, aiuto dei cristiani contro i nemici della Chiesa
(cfr. F. DESRAMAUT, Don Bosco en son temps (1815-1888), Torino 1996, 667-668).

Pag.4


http://www.intratext.com/IXT/ITA1092/HP.HTM
http://www.intratext.com/IXT/ITA1092/GN.HTM
http://www.intratext.com/IXT/ITA1092/Z.HTM
http://www.intratext.com/IXT/ITA1092/90.HTM
http://www.intratext.com/IXT/ITA1092/DE.HTM
http://www.intratext.com/IXT/ITA1092/P.HTM
http://www.intratext.com/IXT/ITA1092/AT.HTM
http://www.intratext.com/IXT/ITA1092/E2.HTM
http://www.intratext.com/IXT/ITA1092/1Y.HTM
http://www.intratext.com/IXT/ITA1092/5O.HTM
http://www.intratext.com/IXT/ITA1092/40.HTM
http://www.intratext.com/IXT/ITA1092/77.HTM
http://www.intratext.com/IXT/ITA1092/5U.HTM
http://www.intratext.com/IXT/ITA1092/B2.HTM

cristianesimo; nacque cosi a Napoli La Civilta Cattolica (6 aprile 1850).

Questa attivita dei Gesuiti suscito I'avversione dei Governi liberali, che in Francia,
in Italia, nella Spagna li espulsero a varie riprese, impadronendosi dei loro beni.

Accusato dai Gesuiti di subordinare la religione ai problemi politici del momento,
Vincenzo Gioberti, uno dei protagonisti dell’unita di Italia, aveva risposto negli anni
1846-1847 con i cinque volumi de Il Gesuita moderno, che presentavano il gesuitismo
come il principale e piu subdolo nemico del Risorgimento. L'opera era un concentrato
di argomenti antigesuitici ricavati dalla storia e collegati da un'idea dominante: la
radicale e irrimediabile ostilita dello spirito gesuitico, in quanto pervaso da misticismo,
lassismo morale e autoritarismo, a un cattolicesimo civile, ispiratore del movimento
nazionale.

La cacciata dei Gesuiti da Torino avvenne, a furor di popolo, nei primi quattro
mesi del 1848. Solo a cose fatte i governi cercarono di legalizzare quanto era gia
avvenuto.

Raccontano le Memorie Biografiche di San Giovanni Bosco:

«La sera del 2 marzo un'accozzaglia di settari del Piemonte e di banditi dai vari Stati della
penisola, fracassando vetri e sfondando porte, irrompeva con urla selvagge nelle case dei
Gesuiti ai Santi Martiri e al Collegio del Carmine... I Gesuiti sbandati in quella notte dolorosa
avevano cercato rifugio nelle case di vari cittadini. 1l Teol. Guala ne ricovero un gran numero
nel Convitto Ecclesiastico, che era poco lontano dai Santi Martiri e dal Carmine, e diede loro
in prestito somme considerevoli perché provvedessero ai loro pit urgenti bisogni. D. Bosco
pure in questi frangenti si adopero quanto poté nell'aiutarli, specialmente col provvederli di abiti
secolareschi, coi quali travestiti non fossero riconosciuti nell'uscire dalla citta»®.

L'aiuto prestato dal Teologo Guala®, fondatore e Rettore del Convitto
Ecclesiastico, e ai Gesuiti in fuga da Torino, non ci sorprende. Il probabilismo di
Sant'Alfonso Maria de' Liguori, che caratterizzavano I'insegnamento del Guala prima
e di Don Cafasso poi, era stato sostenuto soprattutto dai moralisti gesuiti; lo stesso
"progetto formativo" del Convitto, come diremo, era ispirato dagli Esercizi spirituali
di Sant'Ignazio.

Giovanni Bosco “incontra” la Compagnia di Gesu

Quando sia avvenuto con esattezza 1I’"incontro" tra Don Bosco e la Compagnia di
Gesu non ci e dato di saperlo. La prima testimonianza diretta, comunque, € dello stesso
Don Bosco nelle Memorie dell oratorio di S. Francesco di Sales. In relazione alle sue
amicizie giovanili, nel periodo di frequenza alla scuola pubblica di Chieri (1830-1835),
I'autore racconta:

«Essi (Guglielmo Garigliano e Paolo Braje) partecipavano volentieri alla onesta ricreazione ma
in modo che la prima cosa a compiersi fossero sempre i doveri di scuola. Amavano ambidue la

4 MB 11, 296-297

5> Luigi Maria Fortunato Guala era nato a Torino nel 1775. Ordinato sacerdote nel 1799, fu docente nella Facolta di
Teologia dell’Universita di Torino. Amico di Pio Brunone Lanteri, ottenne nel 1807 la riapertura del Santuario di
Sant’Ignazio sopra Lanzo, dove inizid, con lo stesso Lanteri, la predicazione di esercizi spirituali al clero e a laici. Nel
1808 divenne Rettore della chiesa di S. Francesco di Assisi e qualche anno piu tardi amministratore del Santuario di
Sant’Ignazio.

Pag.5


http://www.laciviltacattolica.it/

ritiratezza e la pieta, e mi davano costantemente buoni consigli. Tutte le feste dopo la con-
gregazione del collegio, andavamo alla chiesa di S. Antonio dove i Gesuiti facevano uno
stupendo catechismo, in cui raccontavansi parecchi esempi che tuttora ricordo»°®.

Ci informa Secondo Caselle: «Lo "stupendo catechismo" era tenuto per la
popolazione, nel pomeriggio dei giorni festivi dal Padre Isaja Carminati, bergamasco,
nato il 12 gennaio 1798. Era giunto a Chieri all'inizio dell'anno scolastico 1831-1832 e
fino al 1836, nella Casa di Noviziato di Chieri (Casa S. Antonio), oltre all'insegnamento
di lettere agli scolastici gesuiti, era anche prae-fectus dei catechismi, cioée dirigeva il
catechismo nella Chiesadi S. Antonio»’.

L’ambiente del Convitto, poi, sara impregnato della spiritualita di Ignazio e dei
suoi Esercizi spirituali®. Lo rivelano anche le prime esercitazioni oratorie del convittore
Bosco, come ha testimoniato lo storico Don Pietro Stella:

«Le prediche che di lui possediamo sono in gran parte compilate nei primi anni di sacerdozio,
cioé negli anni ch'egli trascorse al Convitto. | temi che vi sono svolti sono effettivamente quelli
comuni dei predicabili del Sette-Ottocento, trasparentissimamente legati agli schemi degli
Esercizi spirituali di S. Ignazio, alla produzione letteraria del Segneri e di S. Alfonso, che Don
Bosco ricalca direttamente o da seguaci, come il gesuita piemontese dell'inizio Settecento
Rossignoli e il sacerdote ligure di inizio Ottocento Antonio Francesco Biamonti»®,

In una di queste conferenze inedite, dal titolo Introduzione ai santi esercizi
spirituali. 30 novembre 1843, il giovane convittore scrive:

«Gli esercizi spirituali altro non sono, che una serie di meditazioni, e d’istruzioni, che sono fatte
per movere 1’uomo all’amicizia con Dio. Diconsi primieramente una serie di meditazioni, lo
scopo delle quali ¢ di condurre 'uomo alla cognizione di se stesso: a conoscere come egli non
sia creato per le miserabili cose di quaggiu; bensi destinato ad una felicita di quella
infinitamente superiore... Si puo trovare cosa di questa piu necessaria ed importante? Non parlo
che questa maniera di meditare, quest’ordine di predicare fu ispirato dalla Beatissima Vergine
a s. Ignazio di Loyola; non parlo delle molte indulgenze concedute da sommi Pontefici a que’
fedeli che intervengono a fare divotamente i santi spirituali esercizi; dico solo che grandi grazie
speciali tiene Dio preparate ad ognuno in questi giorni»°.

In sostanza il progetto formativo del Convitto metteva al centro la spiritualita
degli Esercizi e contribuiva a preparare i giovani sacerdoti al ministero mediante

5 MO 62.
"' S. CASELLE, Giovanni Bosco a Chieri,1831-1841. Dieci anni che valgono una vita, Torino 1988, 50

8 11 Convitto era sorto nel 1817 su ispirazione di Pio Brunone Lanteri e per iniziativa del Teologo
Luigi Guala nei locali dell’ex-convento, annesso alla chiesa di San Francesco; il decreto ufficiale di
approvazione di Mons. Chiaverotti porta comunque la data del 23 febbraio 1821. Il Lanteri era nato
a Cuneo il 12 maggio del 1759. Stabilitosi a Torino, dove frequento la facolta di Teologia della Regia
Universita, ebbe come direttore spirituale il gesuita Nicolaus von Diessbach, fondatore della Amicizia
cristiana, un’associazione segreta di chierici e laici che promuovevano la diffusione della buona
stampa, la lotta contro il giansenismo e il regalismo o giurisdizionalismo e una convinta adesione al
papa nel contesto dell’ultramontanismo. Fondo nel 1816 la congregazione religiosa degli Oblati di

Maria Vergine.
° P, STELLA, Don Bosco nella storia della religiosita cattolica, I, Roma 1979, 98.
10 ACS 225.02.01.

Pag.6



I’esercizio quotidiano della composizione di meditazioni e il progresso nell’arte
oratoria, a cui tendevano le quotidiane esercitazioni pratiche dei convittori. L'ideatore
del Convitto, del resto, era stato il Venerabile Pio Brunone Lanteri, fondatore della
congregazione degli Oblati di Maria Vergine, il cui unico scopo apostolico era la
predicazione degli esercizi spirituali con il metodo di Sant'Ignazio*

Non ci sorprende, pertanto, il trovare, tra gli insegnanti del Convitto, i nomi di
alcuni illustri gesuiti, come il Minini, che predico, al Santuario di Sant'lgnazio sopra
Lanzo, le istruzioni degli esercizi spirituali a cui prese parte nel 1842 il giovane
sacerdote Giovanni Bosco, alla conclusione del suo primo anno al Convitto?, il Grossi,
il Sagrini docenti di eloquenza al Convitto. Il "modello™” di presbitero a cui si era
ispirato il Lanteri, nella formazione del giovane clero, era derivato dalla figura della
«guida» degli esercizi ignaziani; la scienza di ben confessare e I'arte di predicare con
sapienza e proprieta di linguaggio rappresentavano il cuore del "progetto formativo”
del Convitto.

Gli esercizi spirituali in Piemonte nel secolo XIX

La pratica degli esercizi spirituali periodici e una delle caratteristiche piu
interessanti della spiritualita del secolo XIX. Pur essendo gia presente, in Europa, nei
due secoli precedenti, essa viene diffusa e quasi generalizzata, in questo secolo, non
soltanto per gli ordini religiosi, ma anche per il clero “secolare”, per i laici devoti, per
gli alunni delle scuolez,

In Piemonte, a Restaurazione avvenuta, I’opera degli esercizi venne diffusa grazie
ad alcuni entusiasti propagatori del metodo di Ignazio. Di particolare rilievo ¢ I’opera
svolta dalla congregazione degli Oblati di Maria Vergine, fondata da Pio Brunone
Lanteri. A tale opera il Lanteri era stato iniziato dal suo maestro, il gesuita Nicolaus
von Diessbachx.

Gli Oblati, ancor piu dei Gesuiti, che il Lanteri vedeva impegnati in altre opere
educative, si consacravano in modo praticamente esclusivo alla predicazione degli
esercizi secondo il metodo di Sant’Ignazio, a beneficio di preti e di laici di ogni
categoria o cetos.

L’opera del Lanteri raggiunse anche parecchi sacerdoti della diocesi di Torino che
egli mizio all’apostolato degli esercizi®. Essa ebbe in qualche modo il suo “crisma
ufficiale” nella diocesi di Torino gia dal 1807 quando, insieme al Teologo Luigi Guala,
il Lanteri fu incaricato di predicare ai sacerdoti della diocesi.

Il Guala e il Lanteri decisero di restaurare e di adibire a questo scopo i locali
attigui ad un antico santuario che, dopo la soppressione della Compagnia di Gesu nel

11 Per un approfondimento sulla storia e sul "progetto formativo" del convitto si veda G. BUCCELLATO, Il Convitto
Ecclesiastico di Torino. Un modello di formazione presbiterale nell'ottocento intaliano, in G. BUCCELLATO (ed.), San
Giuseppe Cafasso il direttore spirituale di Don Bosco, Roma 2008, 11-50.

L2Cfr. MB II, 122.

13 Cfr. J. DE GUIBERT, La spiritualita della Compagnia di Gesu. Saggio storico, Roma 1992, 386-387

14 Cfr. C. BONA, Le “Amicizie". Societd segrete e rinascita religiosa (1770-1830), Torino 1962, 283.

15 Cfr. T. GALLAGHER, Gli esercizi di Sant’Ignazio nella spiritualita e carisma di fondatore di Pio Brunone Lanteri, Roma
1983, 37-47.

18 Cfr. T. GALLAGHER, Gli esercizi di Sant’Ignazio..., cit., 229; A. BRUSTOLON, Alle origini della Congregazione degli
Oblati di Maria Vergine. Punti chiari e punti oscuri, Torino 1995, 98-106; DpPF, Sussidi 2, Roma 1988, 293-294.

Pag.7



1773, era stato annesso alla curia arcivescovile di Torino ed era caduto in stato di quasi
completo abbandono.

La costruzione del santuario di Sant’Ignazio, a circa 920 metri di altezza, poco
distante dal paese di Lanzo, ad una quarantina di chilometri a nord-ovest di Torino, era
stata completata nel 1727 dai Gesuiti, che fin dal 1677 erano divenuti proprietari di una
cappelletta, dove si venerava il Santo, e dei terreni circostanti.

Per i primi anni le esperienze fatte dal Lanteri e dal Guala non furono prive di
disagi e di difficolta materiali, ma gia nel 1808 la casa venne ufficialmente aperta.

Nel 1814, poi, il Teologo Luigi Guala, che alcuni anni prima era stato nominato
Rettore della chiesa di San Francesco di Assisi, divenne amministratore del santuario
su nomina dell’arcivescovo di Torino, monsignor Giacinto della Torre; nomina che
verra poi confermata nel 1836 da Mons. Fransoni.

Questa particolare circostanza lega le sorti del santuario a quelle del Convitto
Ecclesiastico. L’uno e 1’altro acquistano cosi un ruolo centrale nella formazione
teologica e nella vita spirituale del clero piemontese dell’ottocento e, dunque, dello
stesso Don Bosco, che fu alunno del Convitto e frequentatore assiduo del Santuario.
Sant’Ignazio, in particolare, fu un po’ il cuore pulsante di tutta la diocesi di Torino
durante i difficili anni del Risorgimento italiano.

Gli esercizi a Sant’lgnazio ebbero un valore paradigmatico e furono
«celebratissimi in tutto il Piemonte»v; divennero, praticamente, «la norma ed il
modello, su cui si istituirono o si ripristinarono gli esercizi nelle singole diocesi»z,

Gli Esercizi nella esperienza spirituale e apostolica di Don Bosco®

Ci siamo attardati nel descrivere l'origine dell'apostolato degli Esercizi in
Piemonte e la storia del santuario di Sant'lgnazio per la particolare importanza che
questa pratica di pieta ebbe nella esperienza spirituale e pastorale di Don Bosco. A
partire dal 1842, infatti, Don Bosco fu frequentatore assiduo del santuario. Vi ando
infatti quasi ininterrottamente ogni anno sino al 1874 per i suoi esercizi spirituali;
molte altre volte sali a Sant’Ignazio, con il Cafasso prima, e con il Golzio poi, come
collaboratore nella animazione degli esercizi per laici e come confessore??.

Le Memorie Biografiche ci narrano anche che, al termine dei tre anni di
permanenza al Convitto, Don Bosco ebbe dei contatti con gli Oblati di Maria Vergine,
fondati dal Lanteri, e nutri il desiderio di “entrare in religione” in quella

MBIl 124.

18 G. CoLOMBERO, Vita del Servo di Dio D. Giuseppe Cafasso, con cenni storici sul Convitto ecclesiastico di Torino,
Torino 1895, 130.

19 Sulla importanza degli esercizi spirituali nella tradizione "boschiana" delle origini si veda: G. BUCCELLATO, Gli esercizi
spirituali nell esperienza di Don Bosco e alle origini della societa di San Francesco di Sales, in M. Ko (ed.), E tempo di
ravvivare il fuoco, Roma 2000, 101-134.

20 Unica eccezione furono gli anni 1848 e 1849, perché, a causa dei movimenti politici per 1’unita di Italia, gli esercizi a
Sant’Ignazio non ebbero luogo. Dopo la morte del Cafasso (1860) gli succedette il canonico Eugenio Galletti come rettore
del convitto e del santuario; poi nel 1864 il Teologo Felice Golzio, confessore di Don Bosco dal 1860 al 1873, anno della
sua morte. Dopo la morte di questi Don Bosco si reco ancora per i suoi esercizi al santuario; la fredda accoglienza ricevuta
in quell’anno, secondo Don Amadei, lo convinse a non ritornare negli anni successivi (cfr. DPF, Sussidi 2, cit., 172; MB
X, 1277 ss).

2L Cfr. ad esempio MB 11, 478; 11, 536; X, 892.

Pag.8



congregazione?®? e, dunque, di dedicare tutta la sua vita alla predicazione degli esercizi
di Sant’Ignazio.

La circostanza é confermata da uno dei primi biografi del Cafasso, Luigi Nicolis
Di Robilant?®, e da una pagina autografa della Cronichetta anteriore di Don Giulio
Barberis, primo maestro dei novizi della congregazione salesiana; scrive Don Barberis:

«Ecco alcune particolarita della vita di D. Bosco che esso stesso raccontdo a qualcuno in
particolare... "Terminato il terzo anno di morale era deciso di andare negli Oblati di Maria
Vergine; aveva gia tutto aggiustato, andava solamente a S.Ignazio per farvi gli esercizi
spirituali. Quando li ebbi finiti parlai con D. Cafasso affinché mi desse una risposta decisiva ed
egli mi disse no. Questa risposta fu per me un colpo terribile, ma non volli neppure dimandare
il motivo; ritornai al Convitto e continuai a studiare, predicare e confessare"»?.

Il Cafasso, a cui Don Bosco si affidava senza riserve, fu molto deciso nel guidare
il discernimento del suo discepolo. «Oh! Che premura! — avrebbe detto a Don Bosco
secondo il Di Robilant — e chi pensera ora ai vostri giovani? Non vi pareva di far del
bene lavorando attorno ad essi? [...] Mio caro Don Bosco, gli disse, abbandonate ogni
idea di vocazione religiosa, andate a disfare i bauli e continuate la vostra opera a pro
della gioventl. Questa & la volonta di Dio e non altro»?.

Rimane il fatto che Don Bosco conservo una grande stima e considerazione per
la missione degli Oblati e per I’apostolato degli esercizi.

Fin dall’inizio della sua missione tra 1 giovani volle dare agli esercizi una
particolare attenzione, che continuo ad avere costantemente in tutto il suo ministero
apostolico. La pratica degli esercizi spirituali fu introdotta, sin dal 1847, I'anno
successivo all’insediamento di Don Bosco a Valdocco.

Le Memorie Biografiche cosi ci raccontano 1’avvenimento:

«D. Bosco intanto maturava l'attuazione di un altro mezzo dei piu efficaci per la santificazione
di un certo numero de' suoi giovani: la pratica dei santi spirituali esercizii [...]. Egli non aspetto
a procacciare quel vantaggio a' giovani quando gia ogni cosa fosse stata convenientemente
disposta a tale scopo, persuaso della verita dell'aforismo che I'ottimo é nemico del bene. Percio
in questo stesso anno 1847 volle che avessero principio gli esercizi; e la provvidenza gli mando
il predicatore nella persona del teologo Federico Albert»?®.

Prosegue Don Lemoyne:

«Don Bosco pur a costo di qualunque sacrifico, volle che una tale pratica si ripetesse ogni anno,
sicché continud con un progresso sempre crescente di vere conversioni e di frutti singolari di
santita; in tutta quella settimana prosegui per vari anni a tenere gli esterni a pranzo con sé e
talora fin in numero di cinquanta. Di questa occasione prevalevasi specialmente per conoscerne
I'indole, per animare nella pieta fervorosa i tiepidi, per incoraggiare vieppiu i ferventi, e per
scrutarne eziandio le vocazioni, avviando poi alla carriera ecclesiastica quelli che ravvisava
essere chiamati a tale stato... Ed era causa di grande consolazione al suo gran cuore, il vedere

22 Cfr. MB 11, 203-207.

23 Cfr. L.N. DI ROBILANT, Vita del venerabile Giuseppe Cafasso confondatore del Convitto ecclesiastico di Torino, II,
Torino 1912, 215-216.

2 ACS A 003.01.01, 15.17.

2 L.N. DIROBILANT L., Vita del venerabile Giuseppe Cafasso, Il, cit., 216.

% MB 111, 221.

Pag.9



non pochi figli del popolo, occupati nell'apprendere un umile e faticoso mestiere, aspirare con
perseveranza dopo gli esercizii non solo ad una vita buona, ma addirittura percorrere la via della
santita»?’.

Prima del 1866, anno in cui inizio per la nascente congregazione 1’esperienza
degli esercizi “autogestiti” a Trofarello, Don Bosco portd spesso con sé, al santuario di
Sant'Ignazio, anche qualcuno dei giovani chierici dell’Oratorio®.

Quando Don Bosco compose le prime regole della nascente congregazione, studio
con attenzione proprio le costituzioni scritte dal Lanteri per i suoi Oblati, e ne prese
spunto per alcune questioni particolari®.

Nella prima bozza delle Regole della Societa di S. Francesco di Sales in nostro
possesso, conosciuta come Autografo Rua®, si parla, all’inizio, degli scopi della
nascente societa. Ne vengono elencati cinque®!. Riassumiamoli: riunire insieme i suoi
membri per una vita di perfezione; imitare Gesu; raccogliere giovani poveri e
abbandonati per istruirli nella religione, soprattutto nei giorni festivi; ospitarne alcuni
in case di ricovero e istruirli in un’arte o mestiere; e infine sostenere la religione
cattolica anche presso gli adulti del ceto popolare dettando esercizi spirituali e
diffondendo buoni libri.

Nella versione definitivamente approvata del 1874 e nella traduzione italiana del
1875, leggiamo: “Il bisogno di sostenere la religione Cattolica si fa gravemente sentire
tra i popoli cristiani, particolarmente nei villaggi; percio i soci salesiani si adopereranno
con zelo a dettare esercizi spirituali per confermare e indirizzare nella pieta coloro che,
mossi dal desiderio di mutar vita, si recassero ad ascoltarli... Similmente si
adopereranno a diffondere buoni libri nel popolo usando tutti quei mezzi che la carita
cristiana inspira®,

Un’altra breve considerazione puo essere fatta, sempre in tema di esercizi
spirituali e prime costituzioni. Nelle ultime tre redazioni composte da Don Bosco é
possibile trovare un riferimento all’obbligo, per 1 confratelli chierici, di comporre un
corso di esercizi a completamento degli studi in preparazione alla ordinazione
presbiterale. «Ciascun socio — si legge nella versione italiana del 1875 — per completare
I suoi studi, oltre le morali conferenze quotidiane, si adoperi eziandio a comporre un
corso di prediche e meditazioni, primieramente ad uso della gioventu, e quindi
accomodato all’intelligenza di tutti i fedeli cristiani»®3. Non é difficile verificare che la
prassi della giovane congregazione era coerente a questa indicazione.

Quest’ultimo riferimento del primitivo testo costituzionale ci riporta alle Amicizia
sacerdotale del Diessbach, i cui statuti, descrivendo i mezzi apostolici di cui gli amici
sacerdoti si serviranno per «sottomettere tutta la terra a Gesu Cristo», affermavano:

27 MB 111, 223.

28 Cfr. E. CERIA, Annali della Societa di San Francesco di Sales, I, Torino 1941, 85; MB V, 66. 713; VI, 696; VII, 699.
25 Cfr. P. STELLA, Don Bosco nella storia della religiosita cattolica, I, cit., 145. 158.

30 Sj tratta del pili antico manoscritto in nostro possesso. Risale probabilmente al 1858 (cfr. G. Bosco, Costituzioni della
Societa di S.Francesco di Sales [1858] — 1875, Testi critici a cura di F. MOTTO, Roma 1992, 17) ed € scritto sotto dettatura
da Don Rua.

31 Cfr. G. Bosco, Costituzioni..., Cit., 72-79.

32 |bidem, 68.

33 Ibidem, 181.

3 Nell’ Archivio Centrale della congregazione si raccolgono numerose di queste serie di meditazioni.

Pag.lo



«Per spargerla efficacemente (la parola santa di Dio), ciascuno di essi comporra con
molta cura a proprio uso un corso compito di Missioni, ed una muta compita di esercizi
spirituali”®,

Anche le costituzioni degli Oblati contenevano, in quel periodo, un riferimento
analogo nel primo articolo del Capo secondo, intitolato Circa la santificazione propria:
«(I soci) attendono inoltre a comporre una muta di meditazioni, ed istruzioni per dare
gli Esercizi secondo il metodo di S. Ignazio»®®.

Le Regole o costituzioni della societa e il magistero dei primi Capitoli Generali

Per quanto riguarda le fonti utilizzate per la redazione del testo costituzionale, €
Don Bosco stesso che, in un foglio accluso alla richiesta di approvazione della Societa
scritta al Santo Padre il 12 febbraio del 1864, ci fa conoscere le risorse impiegate:

«In quanto al costitutivo delle regole ho consultato e, per quanto convenne, ho eziandio seguito
gli statuti dell’Opera Cavanis di Venezia, le costituzioni dei Rosminiani, gli statuti degli Oblati
di Maria Vergine, tutte corporazioni o societa religiose approvate dalla S. Sede. | capitoli 5°,
6°, 7° che riguardano la materia dei voti, furono quasi interamente ricavati dalle costituzioni
dei Redentoristi. La formula poi dei voti fu estratta da quella dei Gesuiti»®’.

Vista I’importanza di questa prima formula di professione, osserviamola
brevemente, a confronto con la relativa “fonte”; essa compare gia nella redazione in
lingua italiana del 1860, inviata all’arcivescovo di Torino Monsignor Fransoni, allora
in esilio in Francia, per la approvazione diocesana.

SOCIETA DI S. FRANCESCO DI SALES COMPAGNIA DI GESU (VOTI SEMPLICI)

Nella piena cognizione della fragilita e instabilita della
volonta mia, desideroso per l'avvenire di fare costantemente

onnipotente e sempiterno Iddio e sebbene indegno del vostro
cospetto, tuttavia confidato nella vostra bonta e misericordia
infinita, mosso unicamente dal desiderio di amarvi e servirvi,
in presenza della Beatissima Vergine Maria, di S. Francesco
di Sales e di tutti i santi del Paradiso, fo voto di castita,
poverta ed ubbidienza a Dio ed a Voi mio Superiore per lo
spazio di tre anni, pregandovi umilmente di volermi senza

Onnipotente sempiterno Iddio, io (N.N.) gquantungque
indegnissimo del vostro divino cospetto, confidato

nondimeno nella pietd e misericordia vostra infinita, e
mosso dal desiderio di servirvi, fo voto in presenza della
Sacratissima Vergine Maria e di tutta la corte celeste, alla
Divina Maesta Vostra di POVERTA, CASTITA E UBBIDIENZA
perpetua nella Compagnia di Gesu; e prometto d’entrare

per vivere e morire in quella, il tutto intendendo conforme
alle Costituzioni di essa Compagnia. Domando dunque
umilmente dall’immensa bonta e clemenza vostra, pel
Sangue di Gesu Cristo, che vi degniate di accettare questo
olocausto in odore di soavita, e che siccome m’avete data
grazia di desiderarlo e di offerirlo, cosi me la vogliate
abbondantemente concedere per adempirlo.

3 Gli statuti della Amicizia sacerdotale sono riportati in C. BONA, Le “Amicizie”... , cit., 503-511.

3 Costituzioni e regole della Congregazione degli Oblati di Maria V., Torino 1851, 17.

87 G. Bosco, Costituzioni..., Cit., 229.

3 Cfr. F. MoTTO, Introduzione, in G. Bosco, Costituzioni..., cit., 17.

% G. Bosco, Costituzioni..., Cit., 204. Le sottolineature nei sono nostre ed evidenziano i punti di contatto.
40 [IeNAzIO DI LoYyoLA], Regole della Compagnia di Gesli, Roma 1834, 172.

Pag.ll



L’ anno precedente alla approvazione delle Costituzioni, in una conferenza fatta ai
salesiani, Don Bosco avrebbe detto: «La dove € un gesuita, la, dico, € un modello di
virtu, un esemplare di santita: la si predica, la si confessa, la si annunzia la parola di
Dio. Che piu? Quando i cattivi credono di averli spenti, egli e appunto allora che piu si
moltiplicano, ¢ allora che il frutto delle anime & maggiore»*.

Certo € che quando nel 1877 la nascente congregazione celebrera il suo primo
Capitolo Generale, due soli saranno gli invitati, esterni alla Societa: il Padre Secondo
Franco e il Padre Giovanni Battista Rostagno. «Con essi - afferma Don Ceria nelle
Memorie Biografiche — (Don Bosco) aveva in sere precedenti tenute parecchie
conferenze allo scopo di concertare le cose nel modo piu conforme ai sacri canoni e
alle consuetudini delle congregazioni religiose»*2.

Don Barberis, segretario del primo Capitolo Generale, ci riporta, nel quaderno dei
Verbali, il contenuto di un intervento del Padre Secondo Franco, noto predicatore e
autore di numerosissime pubblicazioni di carattere pastorale e spirituale*::

«lo devo prima di tutto congratularmi e rallegrarmi di loro i quali ebbero la bonta di invitarmi
a questo primo capitolo generale Salesiano. o mi chiamo fortunato di questo, poiché dal
momento che il Signore, vedendo le tristezze de’ nostri tempi ha mandato D. Bosco alla sua
chiesa io presi sempre parte interessata per quanto mi era permesso, alle cose sue; né mi sarei
mai aspettato di essere preso da lui in tanta considerazione. Questa congregazione che riempie
un vuoto dei nostri tempi non pud se non chiamarsi inviata del Signore. Il vedere poi il suo
rapidissimo progresso fa dire che digitus Dei est hic. o adungue a nome mio e di tutti i miei
confratelli fo un mi rallegro ben di cuore a tutti loro ed alla Congregazione intera. .. Siamo certi
che in qualunque cosa in cui ed io ed i miei confratelli, a nome dei quali espressamente dico
queste cose, potessimo ajutare in qualche cosa, facciano sempre conto su di noi»**,

La risposta di Don Bosco ci rivela la sua stima e la cordialita delle relazioni
instaurate con la Compagnia:

«Qui D. Bosco - scrive ancora Don Barberis - prese esso la parola per ringraziare il padre e la
Compagnia da parte sua e da parte di tutta la congregazione. Noi siamo nati ieri e percio
inesperti; abbiamo gia molte volte fatto ricorso per aiuto e consiglio ai Padri della Compagnia;
ora vedendo tanta bonta ricorreremo anche con maggiore frequenza e ci accadra per certo di
dovere spesse volte disturbarlo. Noi poi e tutta la Congregazione vi considereremo sempre come
modelli nella vita religiosa e ci teniamo come fratelli minori e servi pronti a qualungque cosa
nella nostra pochezza possiamo ad eseguire i loro comandi. Speriamo che cosi uniti tenderemo
con piu profitto alla Maggior Gloria di Dio»*.

L’altro gesuita presente a questo primo Capitolo Generale fu il Padre Giovanni
Battista Rostagno, anch’esso torinese e coetaneo del Padre Franco; professore di diritto
canonico all’universita di Lovanio in Belgio e di Verceil in Francia, fu consultato da

41 MB X, 1062.

42 MB XIII, 253.

43 A partire dal 1882 la Tipografia Pontificia ed Arcivescovile di Modena pubblico ventitré volumi, gli ultimi dei quali
postumi, delle Opere del P. Secondo Franco rivedute ed aumentate dall autore.

44 Questo intervento si trova alle pp. 77-78 del primo quaderno dei verbali di Barberis in ACS D 578.

4 L.c. Il Padre Secondo Franco fu invitato pitl volte a predicare all’oratorio (cfr. MB VIII, 623; X, 1170; X1I, 181). Alcuni
degli scritti del P. Franco furono poi pubblicati a partire dal 1869 dalla tipografia dell’oratorio nella collana delle Letture
Cattoliche (cfr. MB IX, 760; X, 206. 398). Don Bosco avrebbe gia altre volte chiesto a lui consiglio in diverse circostanze
(cfr. MB XI, 161; XII, 508) come testimoniera egli stesso al primo Capitolo Generale.

Pag.12



Don Bosco in particolare per gli aspetti giuridici“®.
Alcuni altri influssi della spiritualita ignaziana

Diversi altri elementi di contatto emergono dal confronto con la spiritualita della
Compagnia. Riassumiamo brevemente i principali:

— San Luigi Gonzaga, patrono della Societa di San Francesco di Sales

In Le sei domeniche e la novena di S. Luigi Gonzaga con un cenno sulla vita del
Santo del 1846 leggiamo I’ammirazione di Don Bosco, allora poco piu che trentenne,
per quel santo giovane che nutriva una cosi grande tenerezza per Gesu sacramentato.
«Passava piu ore al giorno avanti I’altare del Sacramento. Impiegava tre giorni a
prepararsi alla comunione, tre giorni appresso per farne il ringraziamento. Nel ricevere
poi I'Ostia santa discioglievasi in tali lagrime e deliquii, che spesso non aveva forze a
rizzarsi da terra »*'.

Le compagnie rappresentano uno degli strumenti piu caratteristici della pedagogia
spirituale di Don Bosco. La prima a sorgere, gia nel 1847, sara quella dedicata a San
Luigi Gonzaga; raccogliera presto la maggior parte dei giovani. A partire dal 1855
nasceranno poi, con identita e destinatari diversi, la compagnia dell Immacolata, quella
del SS. Sacramento, quella di San Giuseppe.

Questo giovane modello, costantemente presentato ai giovani e patrono della
congregazione salesiana sino al 1947, si distingue per il suo spirito di preghiera e per
le lunghe orazioni. «Dall’eta di sette anni — scrive Don Bosco nella seconda edizione
del 1854 — comincio ad avere le sue ore determinate per 1’orazione; € ne era cosi esatto
osservatore, che in una febbre quartana di diciotto mesi, la quale avevalo molto
indebolito, non omise mai I’orario stabilito». «Ebbe quasi dalla culla— nota pit avanti
— un sublimissimo dono d’orazione; lo Spirito fu il suo gran maestroy.

— Il ruolo del rendiconto nella vita religiosa "boschiana™

Don Pietro Brocardo ha definito il rendiconto «un dato carismatico
irrinunciabile»®® della concezione della vita religiosa alle origini della Societa,
denunziando, con garbo, quanti, troppo semplicisticamente, ne giustificano
I’abbandono nella prassi.

Nel suo Maturare in dialogo fraterno, poi, ha ampiamente dimostrato la
dipendenza della concezione "boschiana™ del rendiconto, da quella che emerge dalle
Costituzioni della Compagnia. Dalla natura e dai contenuti del rendiconto scaturisce la
concezione stessa di una vita religiosa dove il ruolo del superiore e la confidenza che
stabilisce con ciascuno dei confratelli, rimane la migliore risorsa per costruire la
comunione, per garantire la qualita della vita spirituale del singolo e per rendere piu
efficace la missione apostolica. Leggiamo al n. 93 delle Costituzioni della Compagnia
di Gesu, composte da Ignazio di Loyola:

«E molto importante, ma importantissimo che il superiore conosca a fondo le inclinazioni e i
movimenti dell'animo, come pure i difetti e i peccati verso i quali sono stati 0 sono piu portati

46 Cfr. C. SOMMERVOGEL, Bibliotheque de la Compagnie de Jésus, VI, Bruxelles 1894, 189.
47 G. Bosco, Le sei domeniche e la novena di S.Luigi Gonzaga con un cenno sulla vita del Santo, Torino 1846, 28.
48 Cfr. P. BROCARDO, Maturare in dialogo fraterno, Roma 1999, 210.

Pag.13



o inclinati quelli che sono sotto la loro responsabilita. In tal modo, potra indirizzarli meglio con
cognizione di causa, senza esporli al di la delle loro forze a pericoli o fatiche maggiori di quelle
che potrebbero soavemente sopportare nel Signor nostro. E per ultimo, pur osservando il segreto
su quello che ascolta, il superiore potra ordinare meglio e disporre nella maniera piu adatta cio
che conviene al corpo universale della Compagniax.

— Ad maiorem Dei gloriam

L’espressione rappresenta, come sappiamo, una sorta di sintesi della spiritualita
ignaziana, quella che scaturisce dal Principio e Fondamento degli Esercizi. E la nota
questione del magis.

Il magis cui fa riferimento Ignazio ¢, radicato nell’ideale cavalleresco della sua
epoca e quella precedente; non é sufficiente ricercare la gloria di Dio, ma occorre
scegliere il magis, il miglior modo possibile. L’acronimo A.M.D.G., oltre a figurare,
come abbiamo visto, nella prima formula di professione della Societa, contrassegna la
maggior parte dei primi documenti ufficiali, in particolare quelli relativi ai primi
capitoli generali. A volte la dizione Ad maiorem Dei gloriam volte completata dalla
espressione ... et Salesianae Societatis incrementum®,

— Il testo per la meditazione

Una delle questioni dibattute durante il primo capitolo della congregazione
salesiana (1877), fu quella del testo per la meditazione dei principianti. Il verbale di
Don Barberis, nella versione definitiva, afferma:

«Si chiamo in seguito qual libro si conoscesse come piu atto a fare la meditazione ai principianti.
Per gli altri si ha il Da Ponte e puo continuarsi in quello stante la materia immensa, e finito si
puo ricominciare anche molte volte... parlandosi del Da Ponte gli si fecero gli elogi piu
sperticati. E da commendarsi specialmente la introduzione. Introduzione che andrebbe letta
cento volte ed imparata a memoria poiché vale tant’oro. Chi segue bene quanto in quella si dice
trovera immensamente facilitato il modo di fare la meditazione; ma bisogna avere pazienza; i
principianti vanno istruiti bene; bisogna veder modo che abbiano tutti il libro alla mano, e farli
imparare secondo quel metodo»*°.

Il Da Ponte altri non e che il gesuita spagnolo Padre Luis de La Puente (1554-
1624). 1l suo diffusissimo Meditaciones de los misterios de nuestra santa fe, con la
practica de la oracion mental sobre ellos, fu pubblicato per la prima volta a Valladolid
nel 1605°. La citata Introduzione, la quale andrebbe letta cento volte ed imparata a
memoria poiché vale tant’oro, occupa trentasei fitte pagine nella edizione pubblicata
da Marietti a Torino nel 1875. Si tratta di un vero e proprio trattato sulla orazione
mentale, secondo il metodo di Sant’Ignazio. Un altro testo adoperato, anche nella prima
meta del secolo successivo, per la meditazione dei salesiani e L esercizio di perfezione
e di virtu cristiane del gesuita padre Alfonso Rodriguez (1531-1617).

— L Esercizio della buona morte

Fin dalla prima regolamentazione delle pratiche di pieta, nell'’Autografo Rua del
1858, Don Bosco previde ’esercizio mensile delle buona morte. Vi leggiamo infatti:

49 Si vedano, a titolo di esempio, FDB 1853 A 1; 1853 A 4; 1859 A 7; 1868 A 4.
O ACS D 578, 116-117.
5L Cfr. J. SiMoN DiAz, Jesuitas de los siglos XVI y XVII: escritos localizados, Madrid 1975, 309

Pag.14



«L’ultimo giorno di ogni mese sara giorno di ritiro spirituale; ciascuno fara 1’esercizio
della buona morte aggiustando le sue cose spirituali e temporali come se dovesse
abbandonare il mondo ed avviarsi all’eternitans; questo articolo restera
sostanzialmente invariato sino alla approvazione definitiva delle costituzioni.

Ci informa Don Stella:

«L’esercizio della buona morte ¢ una efflorescenza degli esercizi spirituali di S. Ignazio. Il P.
Croiset, facendosi promotore del ritiro mensile in Francia portava la ragione che molti erano in
grado di trovare un giorno al mese da trascorrere in quiete spirituale e non trovavano invece
parecchi giorni per fare un corso intero di esercizi. All’inizio del Settecento promotore del pio
esercizio della buona morte a Torino fu il gesuita Giuseppe Antonio Bordoni... Lo stesso
Bordoni nel 1719 fondo una Compagnia della buona morte nella chiesa dei SS. Martiri, officiata
dai Gesuiti»®®,

— Il Mese di Maggio

Pubblicato da Don Bosco per la prima volta nel 1858 Il Mese di Maggio
consacrato a Maria SS. Immacolata ad uso del popolo conobbe ben dodici edizioni
sino al 1885.

Scopo principale del libro e la diffusione della popolare pratica introdotta in Italia
dal gesuita Annibale Dionisi, all’inizio del diciottesimo secolo.

Per ogni giorno del mese Don Bosco presenta delle classiche meditazioni
suddivise in tre punti, che si concludono con un esempio, una giaculatoria e una
preghiera alla Vergine.

| temi di queste meditazioni, contrariamente a quanto ci si potrebbe attendere, non
sono mariani, ad eccezione degli ultimi due; si tratta infatti di una serie di riflessioni
dogmatiche o morali, che ricalcano i temi piu consueti nella predicazione degli esercizi
spirituali®*: Dio creatore, I’anima, la Chiesa, la fede, i sacramenti, la salvezza
dell’anima, il peccato, i novissimi, la messa, la purezza... Il dodicesimo giorno, poi, €
dedicato alla meditazione sul fine dell’'uomo, tema del cosiddetto Principio e
fondamento degli esercizi di Sant’Ignazio.

- Gli esercizi spirituali dei salesiani

Uno del principali argomenti dibattuti durante il terzo Capitolo Generale,
celebrato a Lanzo nel 1883, fu la questione del Regolamento degli Esercizi Spirituali
nelle case della Pia Societa di San Francesco di Sales; la stesura definitiva del
Regolamento fu affidata a Don Michele Rua.

Il testo si compone di tredici grandi facciate manoscritte e contiene numerose
correzioni dello stesso Don Bosco®. Il regolamento, dettagliato e minuzioso in tutte le
sue parti, ci riporta, nel suo contenuto, a quello del Santuario di Sant’Ignazio sopra
Lanzo; anche Don Rua, del resto, era stato uno dei frequentatori del santuario.

Quando nel 1874 venne approvato il testo definitivo delle costituzioni i giorni di
esercizi prescritti sono dieci o0 almeno sei; il silenzio € esteso a tutto il periodo degli

52 Cfr. G. Bosco, Costituzioni..., Cit.,186.

3P, STELLA, Don Bosco nella storia della religiosita cattolica, Il, cit., 339.

%4 Si tratta, in particolare, di alcuni dei temi caratteristici della prima settimana nello schema degli esercizi ignaziani.
% Cfr. ACS D 579.

Pag.15



stessi «ad eccezione della ricreazione dopo pranzo e dopo cena»®,

Si legge, a questo proposito, nel verbale del terzo Capitolo Generale: «Si discute
se sia conveniente ordinare il silenzio assoluto dopo colazione (sopravvisse a lungo la
tradizione che consentiva di parlare sottovoce) o si debba permettere una ricreazione
moderata. Il capitolo decise di continuare come prima, con 17 voti favorevoli e 15
contrari».

Don Bosco, pero, non contento, ripropose al Capitolo Superiore I'adozione del
modello ignaziano, con il silenzio esteso a tutta la giornata. Ci informa Don Brocardo,
a questo proposito:

«Ci fu un tempo in cui in Congregazione si discusse se abolire la ricreazione moderata del
pomeriggio e della sera durante gli esercizi. Il Capitolo, presieduto da Don Bosco, vaglio il pro
ed il contro e si venne ai voti. Sei si pronunziarono per lo status quo, un voto per il silenzio
completo. Si credeva - commentava Don Ceria - che questi fosse stato Don Rua. Ma in una
carta di Don Cartier, da me scoperta in archivio si legge "Don Rua mi ha detto che il voto a
favore del silenzio totale ¢ stato dato da Don Bosco"»°’.

“Noi siamo nati ieri e percio inesperti; abbiamo gid molte
volte fatto ricorso per aiuto e consiglio ai Padri della
Compagnia; ora vedendo tanta bonta ricorreremo
anche con maggiore frequenza e ci accadra per certo di
dovere spesse volte disturbarlo. Noi poi e tutta la
Congregazione vi considereremo sempre come modelli
nella vita religiosa e ci teniamo come fratelli minori e
servi pronti a qualunque cosa nella nostra pochezza
possiamo ad eseguire i loro comandi. Speriamo che cosi
uniti tenderemo con piu profitto alla Maggior Gloria di
Dio” (SAN GIOVANNI Bosco - Verbali del primo CG - Lanzo 1877)

%6 Cfr. MB XVI, 413 ss. Il regolamento fu discusso e approvato durante il terzo Capitolo Generale della congregazione e
rimarra sostanzialmente invariato per piu di settant’anni.

5 P, BROCARDO, Gli Esercizi Spirituali nella esperienza di D. Bosco e della vita salesiana, in P. BROCARDO — I.
CAPITANIO (edd.), Il rinnovamento degli Esercizi Spirituali. Simposio salesiano europeo, Torino-Leumann 1975, 42.

Pag.16



