
 

 

 

 

 

 

 

 

 

FORMACJA  

SALEZJANÓW  

KSIĘDZA BOSKO 
 

ZASADY I NORMY 
 

 

 

RATIO FUNDAMENTALIS 

INSTITUTIONIS ET STUDIORUM 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Wydanie czwarte 
 

 

 

 

 

 

 

Rzym 2016  
 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Edizione online 

 

Direzione Generale Opere Don Bosco 

Via della Pisana, 1111 

Casella Postale 18333 

00163 Roma Bravetta 

 

 

 

 

 



ZAWARTOŚĆ 

 

 

 
Spis treści 

Wykaz skrótów 

Dekret promulgacyjny 

Rewizja „Ratio” w zakresie Prenowicjatu: List księdza Fracesca Ceredy 

Rewizja „Ratio” w zakresie formacji początkowej salezjanina koadiutora:  

     List księdza Francesca Ceredy 

Informacje na temat Czwartego Wydania „Ratio” SDB 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SPIS TREŚCI 
 

 
Wykaz skrótów 

Dekret promulgacyjny 

Tekst rewizji "Ratio" dotyczacy Postnowicjatu 

Tekst rewizji "Ratio" dotyczący foramcji poczatkowej salezjanów koadiutorów 

Informacje na temat Czwartego Wydania "Ratio" 

 

Część pierwsza 

FORMACJA SALEZJAŃSKA W OGÓLNOŚCI  
 

Rozdział 1 

FORMACJA SALEZJAŃSKA DZISIAJ. RATIO 

 

1.1. Powołanie i formacja: dar do przyjęcia i kultywowania 

 

1.2. Spojrzenie na Księdza Bosko - Założyciela i Formatora oraz na rzeczywistość Zgromadzenia  

 

1.3. Punkty odniesienia dla dzisiejszej formacji 

 

1.3.1. ZWRÓCENIE UWAGI NA KONTEKST: BODŹCE I WYZWANIA 

1.3.2. DOŚWIADCZENIE I WSKAZANIA KOŚCIOŁA 

1.3.3. DOŚWIADCZENIE I WSKAZANIA ZGROMADZENIA 

 

1.4. Ratio: Cel, treść i odbiorcy 

 

1.4.1. CEL RATIO 

1.4.2. STRUKTURA I TREŚĆ RATIO 

1.4.3. ODBIORCY RATIO 

 

Wskazania i normy praktyczne 

 

Rozdział 2 

SALEZJAŃSKA TOŻSAMOŚĆ POWOŁANIOWA:  

ZASADY I CEL FORMACJI 

 

2.1. Salezjańska tożsamość powołaniowa 

 

2.1.1. PROGRAM KONSEKRACJI APOSTOLSKIEJ 

2.1.1.1. Wychowawca i duszpasterz młodzieży, ożywiony miłością duszpasterską 

2.1.1.2. Członek wspólnoty odpowiedzialny za nią 

2.1.1.3. Świadek radykalizmu ewangelicznego 

2.1.1.4. Animator komunii w duchu i posłannictwie Księdza Bosko 

2.1.1.5. Umiejscowiony w Kościele, otwarty na historię i dialog z rzeczywistością 

2.1.2. RÓŻNE FORMY TOŻSAMOŚCI POWOŁANIOWEJ 

2.1.2.1. Salezjanin kapłan 

2.1.2.2. Salezjanin koadiutor 

 

2.2. Formacja w służbie tożsamości salezjańskiej 

2.2.1. FORMACJA OKREŚLONA TOŻSAMOŚCIĄ SALEZJAŃSKĄ 

2.2.2. CIĄGŁOŚĆ TROSKI FORMACYJNEJ O TOŻSAMOŚĆ 

2.2.3. FORMACJA PRZEKAZUJĄCA TOŻSAMOŚĆ KONTEKSTOWI KULTUROWEMU  

2.2.4. FORMACJA PRZYCZYNIAJĄCA SIĘ DO ROZWOJU TOŻSAMOŚCI WEDŁUG DARÓW OSOBISTYCH 

2.2.5. FORMACJA POMAGAJĄCA ŻYĆ TOŻSAMOŚCIĄ W KOMUNII POWOŁAŃ 

 

Wskazania i normy praktyczne 



 

Rozdział 3 

WYMIARY FORMACJI: WARTOŚCI I POSTAWY 

 

3.1. Wymiar ludzki 

 

3.1.1. ZDROWIE I ZDOLNOŚĆ DO PRACY 

3.1.2. RÓWNOWAGA PSYCHICZNA 

3.1.3. DOJRZAŁOŚĆ UCZUCIOWA I SEKSUALNA 

3.1.4. ZDOLNOŚĆ DO NAWIĄZYWANIA RELACJI MIĘDZYOSOBOWYCH 

3.1.5. WOLNOŚĆ ODPOWIEDZIALNA 

3.1.6. OTWARCIE NA RZECZYWISTOŚĆ 

 

Wskazania i normy praktyczne 

 

3.2. Wymiar duchowy 

 

3.2.1. PRYMAT BOGA I JEGO PLANU ZBAWIENIA 

3.2.2. ZMYSŁ EKLEZJALNY 

3.2.3. OBECNOŚĆ MARYI NIEPOKALANEJ WSPOMOŻYCIELKI 

3.2.4. SPOTYKANIE BOGA W MŁODZIEŻY 

3.2.5. DOŚWIADCZENIE BOGA W ŻYCIU WSPÓLNOTOWYM 

3.2.6. NAŚLADOWANIE CHRYSTUSA POSŁUSZNEGO, UBOGIEGO I CZYSTEGO 

3.2.6.1. Iść za Chrystusem posłusznym 

3.2.6.2. Iść za Chrystusem ubogim 

3.2.6.3. Iść za Chrystusem czystym 

3.2.7. W DIALOGU Z PANEM 

 

Wskazania i normy praktyczne 

 

3.3. Wymiar intelektualny 

 

3.3.1. MOTYWY I PRZYNAGLENIA 

3.3.2. ISTOTA FORMACJI INTELEKTUALNEJ 

3.3.3. CZYNNIKI WPŁYWAJĄCE NA FORMACJĘ INTELEKTUALNĄ SALEZJANINA 

3.3.3.1. Charakterystyka salezjańska 

3.3.3.2. Wzajemne oddziaływanie teorii i praktyki oraz zgodność z sytuacją historyczną 

3.3.3.3. Ustawienie całościowe i jednolite 

3.3.3.4. Ciągłość 

3.3.3.5. Inkulturacja 

 

3.3.4. Zakresy kulturalne 

3.3.4.1. Solidna kultura zasadnicza 

3.3.4.2. Pogłębienie wiary przez znajomość teologii 

3.3.4.3. Koherentna wizja człowieka, świata i Boga, ukształtowana przez filozofię 

3.3.4.4. Nauki o człowieku i nauki wychowawcze 

3.3.4.5. Duchowość salezjańska 

 

3.3.5. SPECJALIZACJA I PROFESJONALIZM 

3.3.6. OŚRODKI STUDIÓW FORMACYJNYCH  

3.3.7. NIEKTÓRE WSKAZANIA DOTYCZĄCE FORMACJI INTELEKTUALNEJ 

 

Wskazania i normy praktyczne 

 

3.4. Wymiar wychowawczo-duszpasterski 

 

3.4.1. FORMOWANIE DO SYSTEMU PREWENCYJNEGO PRZYJĘCIEM POSŁANNICTWA SALEZJAŃSKIEGO 

3.4.2. FORMOWANIE DO SALEZJAŃSKIEGO DUSZPASTERSTWA MŁODZIEŻOWEGO JAKO REALIZACJA SYSTEMU 

PREWENCYJNEGO 

3.4.3. WARTOŚCI I POSTAWY CHARAKTERYZUJĄCE WYMIAR WYCHOWAWCZO-DUSZPASTERSKI 



3.4.3.1. Ukierunkowanie na młodzież, zwłaszcza najuboższą, i obecność wśród niej 

3.4.3.2. Integracja wychowania z ewangelizacją 

3.4.3.3. Znaczenie wspólnotowe duszpasterstwa salezjańskiego 

3.4.3.4. Styl animacji 

3.4.3.5. Perspektywa duszpasterstwa całościowego i mentalność programowania 

3.4.4. NIEKTÓRE LINIE FORMACJI WYCHOWAWCZO-DUSZPASTERSKIEJ 

3.4.4.1. Kwalifikacje wychowawczo-duszpasterskie 

3.4.4.1.1. Słuchanie Pana w potrzebach młodzieży 

3.4.4.1.2. Koncentracja uwagi na sferze wychowania 

3.4.4.1.3. Refleksja teologiczno-duszpasterska i wskazania Kościoła 

3.4.4.1.4. Przyjęcie salezjańskich wskazań duszpasterskich 

3.4.4.1.5. Formacja w codziennym doświadczeniu posłannictwa 

3.4.4.2. Działalność duszpasterska w okresie formacji początkowej 

 

Wskazania i normy praktyczne 

 

 

Rozdział 4 

ZASADY METODOLOGII FORMACJI 

 

4.1. Głębokie dotarcie do wnętrza osoby 

 

4.2. Animacja jednolitego doświadczenia formacyjnego według całościowego programu 

 

4.3. Zapewnienie środowiska formacyjnego i zaangażowanie wszystkich odpowiedzialnych 

 

4.3.1. OSOBA SALEZJANINA 

4.3.2. WSPÓLNOTA ŚRODOWISKIEM FORMACJI 

4.3.2.1. Wspólnota lokalna 

4.3.2.2. Wspólnota formacyjna 

4.3.2.3. Ośrodek studiów 

4.3.2.4. Wspólnota Inspektorialna 

4.3.2.5. Wspólnota Światowa 

4.3.3. WSPÓŁODPOWIEDZIALNI ZA FORMACJĘ 

4.3.3.1. Odpowiedzialni na poziomie lokalnym 

4.3.3.1.1. Dyrektor 

4.3.3.1.2. Ekipa formatorów 

4.3.3.1.3. Wykładowcy i eksperci 

4.3.3.1.4. Wkład osób świeckich 

4.3.3.2. Współodpowiedzialni na poziomie inspektorialnym 

4.3.3.2.1. Inspektor ze swoją Radą 

4.3.3.2.2. Delegat i Komisja Inspektorialna do spraw Formacji  

4.3.3.3. Łączność i współpraca na poziomie międzyinspektorialnym 

4.3.3.4. Współodpowiedzialni na poziomie światowym 

 

4.4. Nadanie wymiaru formacyjnego codziennemu doświadczeniu 

 

4.4.1. OBECNOŚĆ WŚRÓD MŁODZIEŻY 

4.4.2. PRACOWAĆ RAZEM 

4.4.3. KOMUNIKACJA 

4.4.4. RELACJE MIĘDZYOSOBOWE 

4.4.5. KONTEKST SPOŁECZNO-KULTUROWY 

 

4.5. Określenie towarzyszenia formacyjnego 

 

4.5.1. TOWARZYSZENIE WSPÓLNOTOWE 

4.5.2. TOWARZYSZENIE OSOBISTE 

 

4.6. Zwrócenie uwagi na rozpoznanie 

 



4.6.1. ROZPOZNANIE STAŁYM WYMIAREM DOŚWIADCZENIA SALEZJAŃSKIEGO 

4.6.2. ROZPOZNANIE PODCZAS FORMACJI POCZĄTKOWEJ 

4.6.3. ROZPOZNANIE W PEWNYCH SZCZEGÓLNYCH OKOLICZNOŚCIACH 

 

Wskazania i normy praktyczne 

 

Część druga 

PROCES FORMACJI SALEZJAŃSKIEJ 
 

Rozdział 5 

PROCES FORMACJI 

 

5.1. „Proces formacji, który trwa całe życie” 

 

5.2. Cechy charakterystyczne procesu formacji 

 

5.2.1. PROCES OSOBISTY 

5.2.2. PROCES WSPÓLNOTOWY 

5.2.3. PROCES JEDNORODNY I ZRÓŻNICOWANY 

5.2.4. PROCES CIĄGŁY I STOPNIOWY 

5.2.5. PROCES INKULTUROWANY 

 

Wskazania i normy praktyczne 

 

Rozdział 6 

PRENOWICJAT 

 

6.1. Istota i cel 

 

6.2. Doświadczenie formacyjne 

 

6.2.1. WYMIAR LUDZKI 

6.2.1.1. Warunki fizyczne i zdrowie 

6.2.1.2. Poznanie siebie i zgoda na to, by być poznanym 

6.2.1.3. Pogodna uczuciowość 

6.2.1.4. Zdolność do nawiązywania relacji 

6.2.1.5. Poczucie odpowiedzialności 

6.2.1.6. Prawość sumienia i otwartość w stosunku do rzeczywistości 

6.2.2. WYMIAR DUCHOWY 

6.2.3. WYMIAR INTELEKTUALNY 

6.2.4. WYMIAR WYCHOWAWCZO-DUSZPASTERSKI 

 

6.3. Zapewnienie koniecznych warunków 

6.3.1. DOŚWIADCZENIE WSPÓLNOTOWE 

6.3.2. FORMATORZY: PRZEWODNIK 

 

6.4. Rozpoznanie powołania i dopuszczenie do nowicjatu 

 

Wskazania i normy praktyczne 

 

Rozdział 7 

NOWICJAT 

 

7.1. Istota i cel 

 

7.2. Doświadczenie formacyjne 

7.2.1. WYMIAR LUDZKI 

7.2.2. WYMIAR DUCHOWY 

7.2.2.1. Upodobnienie się do Chrystusa w perspektywie „Da mihi animas” 

7.2.2.2. Asymilacja charyzmatu salezjańskiego i identyfikacja z Założycielem 



7.2.2.3. Doświadczenie życia braterskiego 

7.2.2.4. Wprowadzenie do modlitwy, która obejmuje całe życie 

7.2.3. WYMIAR INTELEKTUALNY 

7.2.4. WYMIAR WYCHOWAWCZO-DUSZPASTERSK 

 

7.3. Niektóre warunki formacji 

7.3.1. WSPÓLNOTA I ŚRODOWISKO 

7.3.2. MISTRZ NOWICJUSZY I FORMATORZY 

 

7.4. Rozpoznanie powołania i dopuszczenie do pierwszej profesji 

7.4.1. CZAS ROZPOZNANIA 

7.4.2. PROFESJA CZASOWA 

 

Wskazania i normy praktyczne 

 

 

Rozdział 8 

POSTNOWICJAT 

 

8.1. Istota i cel 

 

8.2. Doświadczenie formacyjne 

8.2.1. WYMIAR LUDZKI 

8.2.2. WYMIAR DUCHOWY 

8.2.3. WYMIAR INTELEKTUALNY 

8.2.3.1. Studia 

8.2.3.1.1. Nauki filozoficzne 

8.2.3.1.2. Nauki o człowieku i wychowaniu 

8.2.3.1.3. Misterium chrześcijańskie i wychowanie do wiary 

8.2.3.1.4. Studia salezjańskie 

8.2.3.2. Inne studia 

8.2.3.3. Curriculum salezjanów koadiutorów 

8.2.4. WYMIAR WYCHOWAWCZO-DUSZPASTERSKI 

 

8.3. Niektóre konieczne warunki 

8.3.1. ŚRODOWISKO 

8.3.1.1. Wspólnota formacyjna 

8.3.1.2. Łączność z innymi wspólnotami 

8.3.2. FORMATORZY 

8.3.3. WSPÓŁPRACA MIĘDZYINSPEKTORIALNA 

 

Wskazania i normy praktyczne 

 

 

Rozdział 9 

ASYSTENCJA 

 

9.1. Istota i cel 

 

9.2. Doświadczenie formacyjne 

9.2.1. WYMIAR LUDZKI 

9.2.2. WYMIAR DUCHOWY 

9.2.3. WYMIAR INTELEKTUALNY 

9.2.4. WYMIAR WYCHOWAWCZO-DUSZPASTERSKI 

 

9.3. Niektóre konieczne warunki 

9.3.1. WSPÓLNOTA 

9.3.2. PRZEWODNIK FORMACJI I OSOBISTE ZAANGAŻOWANIE ASYSTENTA 

9.3.3. INSPEKTOR 

 



Wskazania i normy praktyczne 

 

 

Rozdział 10 

FORMACJA SPECYFICZNA 

 

FORMACJA SPECYFICZNA SALEZJANINA KOADIUTORA 

 

10.1. Istota i cel 

 

10.2. Doświadczenie formacyjne 

10.2.1. WYMIAR LUDZKI 

10.2.2. WYMIAR DUCHOWY 

10.2.3. WYMIAR INTELEKTUALNY 

10.2.3.1. Studia teologiczne 

10.2.3.2. Studia salezjańskie 

10.2.3.3. Wychowanie w dziedzinie społecznej 

10.2.3.4. Przygotowanie zawodowe 

10.2.4. WYMIAR WYCHOWAWCZO-DUSZPASTERSKI 

 

10.3. Niektóre konieczne warunki 

 

FORMACJA SPECYFICZNA SALEZJANINA KAPŁANA 

 

10.4. Istota i cel 

 

10.5. Doświadczenie formacyjne  

10.5.1. WYMIAR LUDZKI  

10.5.2. WYMIAR DUCHOWY  

10.5.3. WYMIAR INTELEKTUALNY  

10.5.3.1. Studium teologii  

10.5.3.2. Perspektywa salezjańska i przedmioty salezjańskie   

10.5.4. WYMIAR WYCHOWAWCZO-DUSZPASTERSKI  

10.5.4.1. Aspekty, o które należy zadbać w tym okresie  

10.5.4.2. Sprawowanie posług i święceń diakonatu  

10.5.4.2.1. Lektorat i akolitat 

10.5.4.2.2. Diakonat  

 

10.6. Niektóre konieczne warunki  

 

Wskazania i normy praktyczne  

 

Rozdział 11 

PRZYGOTOWANIE DO PROFESJI WIECZYSTEJ 

 

11.1. Istota i cel 

 

11.2. Doświadczenie formacyjne   

 

11.3. Niektóre konieczne warunki 

  

Wskazania i normy praktyczne  

 

Rozdział 12 

FORMACJA CIĄGŁA   
 

12.1. Istota i cel   

 

12.2. Doświadczenie formacyjne   

12.2.1. WYMIAR LUDZKI   



12.2.2. WYMIAR DUCHOWY   

12.2.2. WYMIAR INTELEKTUALNY   

12.2.4. WYMIAR WYCHOWAWCZO-DUSZPASTERSKI 

 

12.3. Zwrócenie uwagi na niektóre sytuacje życia 

 

12.3.1. FAZY ŻYCIA  

12.3.1.1. Pierwsze lata pełnego wdrożenia w pracę wychowawczą i duszpasterską   

12.3.1.2. Lata pełnej dojrzałości 

12.3.1.3. Wiek zaawansowany  

12.3.2. NIEKTÓRE SZCZEGÓLNE OKOLICZNOŚCI  

 

12.4. Animacja formacji ciągłej  

12.4.1. NA POZIOMIE OSOBISTYM  

12.4.2. NA POZIOMIE LOKALNYM 

12.4.3. NA POZIOMIE INSPEKTORIALNYM  

12.4.4. NA POZIOMIE MIĘDZYINSPEKTORIALNYM  

 

Wskazania i normy praktyczne  

 

ZAŁĄCZNIKI 

1. Dyrektorium inspektorialne - sekcja formacji 

2. Inspektońalny Program Formacji  

3. Wytyczne dotyczące organizacji studiów  

4. Dokumenty kościelne i salezjańskie na temat formacji  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



WYKAZ SKRÓTÓW 
 

ACG   Akta Rady Generalnej, Rzym 1984- 

ACS   Akta Rady/Kapituły Wyższej, Turyn/Rzym 1920-1984. 

CDF   Kongregacja do spraw Doktryny Wiary. 

CEC   Kongregacja do spraw Wychowania Katolickiego 

CEC-FT Kongregacja do spraw Wychowania Katolickiego, Documento 

sulla formazione teologica dei futuri sacerdoti, Rzym 1976. 

CEC-FS Kongregacja do spraw Wychowania Katolickiego, Orientamenti 

per lo studio e Vinsegnamento della dottrina sociale della Chie-

sa nella formazione sacerdotale, Rzym 1988. 

CIVCSVA Kongregacja do spraw Instytutów Życia Konsekrowanego i Sto-

warzyszeń Życia Apostolskiego. 

CRIS   Kongregacja do spraw Zakonników i Instytutów Świeckich. 

DES Dizionario enciclopedico di spińtualita, red. E. Ancilli, Roma 

1990
2
. 

DFK Sobór Watykański II, Optatam Totius, Dekret o formacji kapła-

nów, Rzym 1965. 
DK Sobór Watykański II, Presbyterorum Ordinis, Dekret o 

posłudze i życiu kapłanów, Rzym 1965. 

dok. cyt.   dokument cytowany. 
DSM Il Direttore salesiano. Un ministero per l’animazione e il gover-

no della comunità locale [Dyrektor Salezjański. Posługa na 

rzecz animacji i zarządu wspólnoty lokalnej], Rzym 1986. 

DZ Sobór Watykański II, Perfectae Caritatis, Dekret o 

przystosowanej odnowie życia zakonnego, Rzym 1965. 

dz. cyt.  dzieło cytowane. 

FSDB  La formazione dei Salesiani di Don Bosco. Principe e norme. 

Ratio Fundamentalis Institutionis et Studiorum [Formacja sa-

lezjanów księdza Bosko. Zasady i normy. Ratio Fundamentalis 

Institutionis et Studiorum], Rzym 2000. 

ISM L’ispettore salesiano. Un ministero per l’animazione e il 

governo della comunità ispettoriale [Inspektor Salezjański. 

Posługa na rzecz animacji i zarządu wspólnoty], Rzym 1998. 

K Konstytucje Towarzystwa świętego Franciszka Salezego, Rzym 
1984. 

k.   kanon 

KIF   Komisja Inspektorialna do spraw Formacji.



KG   Kapituła Generalna 

KGS    Kapituła Generalna Specjalna 

KL  Sobór Watykański II, Sacrosanctum concilium, Konstytucja 

o liturgii świętej, Rzym 1963. 

KPK    Kodeks Prawa Kanonicznego, Rzym 1983. 

list cyt.   list cytowany. 

MB  Memorie Biografiche di San Giovanni Bosco (Wspomnienia 

Biograficzne Św. Jana Bosko), SEI Turyn 1898-1948. 

MR  Mutuae Relationes. Wytyczne i kryteria wzajemnych 

stosunków między biskupami i zakonnikami w Kościele; 

Kongregacja do spraw Zakonników i Instytutów Świeckich 

oraz Kongregacja do spraw Biskupów, Rzym 1978. 

OEFCS  CEC, Orientamenti Educativi per la formazione al celibato 

sacerdotale [Orientacje wychowawcze dla formacji do 

celibatu kapłańskiego], Rzym 1974. 

PDV  JAN PAWEŁ II, Pastores dabo vobis. Adhortacja Apostolska, 

Rzym 1992. 

PI  Potissimum institutioni. Wytyczne na temat formacji w 

Instytutach Zakonnych; Kongregacja do spraw Instytutów 

Życia Konsekrowanego i Stowarzyszeń Życia Apostolskiego, 

1990. 

PŻSKB  II progetto di vita dei Salesiani di Don Bosco [Program życia 

Salezjanów Księdza Bosko], Rzym 1985. 

RFIS  Kongregacja do spraw Wychowania Katolickiego, Ratio 

Fundamentalis Institutionis et Studiorum, Rzym 1985. 

RI  Religiosorum institutio, Święta Kongregacja do spraw Zakon-

nych, Rzym 1961. 

RO  Regulaminy Ogólne Towarzystwa świętego Franciszka 

Salezego, Rzym 1984. 

SaC  PAWEŁ VI, Sacerdotalis coelibatus. Encyklika, Rzym 1967. 

SCh  JAN PAWEŁ II, Sapientia chństiana, Konstytucja apostolska o 

Uniwersytetach i Fakultetach kościelnych, Rzym 1989. 

SDM  La Pastorale Giovanile Salesiana [Salezjańskie 

Duszpasterstwo Młodzieżowe], dokument Komisji 

Duspasterstwa Młodzieżowego, Rzym 200Q
2
. 

SPWD  Salezjański Program Wychowawczo-Duszpasterski. 

UPS  Salezjański Uniwersytet Papieski, Rzym. 

VC  JAN PAWEŁ II, Vita consecrata. Adhortacja Apostolska, Rzym 

1996. 
 

 

 

 

 



 13 

DEKRET PROMULGACYJNY 

 

Zostaliśmy powołani, aby być uczniami Pana Jezusa, świadkami Królestwa Bożego i 

misjonarzami młodzieży, żyjąc doświadczeniem charyzmatycznym, które Duch Święty 

wzbudził w Kościele poprzez Księdza Bosko. 

Formacja do życia zakonnego apostolskiego salezjanów otrzymuje w dokumencie 

normatywnym „Formacja Salezjanów Księdza Bosko. Zasady i normy” oraz w „Kryteria i 

normy rozeznania powołania salezjańskiego. Dopuszczenia”, który jest jego uzupełnieniem, 

jasne wskazania. Ratio „przedstawia i rozwija w sposób całościowy i dydaktyczny zbiór zasad 

i norm dotyczących formacji, zawartych w Konstytucjach, w Regulaminach ogólnych i w 

innych dokumentach Kościoła i Zgromadzenia” (R 87). 

Rewizji i uaktualnienia Ratio promulgowanego w 1985 roku (por. KG 24, 147) zażądała 

Kapituła Generalna 24. Domagając się takiej rewizji, Kapituła miała na uwadze: nauczanie 

Kościoła na temat życia konsekrowanego i posługi kapłańskiej, które ukazało się po 

publikacji poprzedniego wydania Ratio, szczególnie adhortacje apostolskie: Vita Consecrata i 

Pastores Dabo Vobis, wyzwania ewangelizacji i inkulturacji, wywierające wielki wpływ na 

powołanie, które się rozwija na poziomie światowym w różnych kontekstach, nowe akcenty 

salezjańskiego doświadczenia powołaniowego, podkreślane przez ostatnie Kapituły 

Generalne oraz konieczność dania adekwatnej odpowiedzi na współczesne wymagania i 

problemy formacji. Jednocześnie uczestnicy Kapituły potwierdzając zasadniczą aktualność 

ujęcia, kryteriów i dyrektyw Ratio z 1985 roku, podkreślili konieczność większej zgodności 

operatywnej Ratio w przełożeniu go na konkretną praktykę formacyjną. 

Podejmując zadanie rewizji Ratio, odpowiedziano wiernie na zalecenia operatywne dane 

przez Kapitułę Generalną 24. Rozważono z uwagą również pewne podkreślenia i sugestie 

nadesłane z różnych Inspektorii, które zostały o to poproszone i od konsultowanych 

ekspertów. 

Dlatego, mając aprobatę Rady Generalnej stosownie do normy artykułu 132 § 4 naszych 

Konstytucji, mocą przysługującej mi władzy, tym oto Dekretem z dzisiejszą datą, 8 grudnia 

2000 roku, w Uroczystość Niepokalanego Poczęcia Najświętszej Maryi Panny, promulguję 

Dokument „FORMACJA SALEZJANÓW KSIĘDZA BOSKO. ZASADY I NORMY”, 

„Ratio Fundamentalis Institutionis et Studiorum”, trzecie wydanie, który musi być wiernie 

przestrzegany w całym Zgromadzeniu Salezjańskim. Zacznie on obowiązywać według norm 

prawa powszechnego. Tenże sam akt promulgacji rozciąga się także na „KRYTERIA I 

NORMY ROZEZNANIA POWOŁANIA SALEZJAŃSKIEGO. DOPUSZCZENIA”, 

przejrzany zgodnie z Ratio. 

Ratio, które wam teraz przekazuję, jest wyrazem troski Zgromadzenia o dar otrzymany i 

o powołanie każdego z Jego członków. Stanowi ono dla każdego salezjanina zaproszenie do 

dawania codziennej odpowiedzi na wezwanie Pana zobowiązaniem się do „odpowiedniej i 

ciągłej formacji” (K 96); domaga się odpowiedzialności charyzmatycznej od każdej 

Inspektorii powołanej, aby towarzyszyć powołaniu każdego współbrata w różnych sytuacjach 

i etapach życia oraz wspierać doświadczenie salezjańskie wspólnot lokalnych. 

Powierzam Maryi Niepokalanej Wspomożycielce ten ważny Dokument, i proszę aby 

„Mistrzyni Księdza Bosko” była inspiratorką, podporą i przewodniczką naszej formacji i by 

pomagała nam iść „drogą naszego uświęcenia” (K 2) i naszej pełnej realizacji w Chrystusie 

(por K 22) z radością i z odnowioną wiernością konsekracji apostolskiej dla młodzieży. 

 

Rzym, 8 grudnia 2000 r.          Ks. Juan Edmundo Vecchi 

         Przełożony Generalny 

 

 



 14 

Tekst rewizji “Ratio” w zakresie prenowicjatu 

 

 

Rzym, 22 lipca 2009 

Prot. 09/0787 

Do Przewielebnego  

Księdza Inspektora w jego siedzibie 

Do wiadomości Delegata inspektorialnego ds. formacji  

Przedmiot: Rewizja  “Ratio” dotycząca prenowicjatu 

Drogi Księże Inspektorze,   

w dniu 16 lipca Przełożony Generalny z Radą Generalną zatwierdził nowe opracowanie 

„Ratio” dotyczące prenowicjatu, które dołączam do tego listu. 

 1. Powody rewizji   

Zgodnie z Programem animacji i zarządzania na to sześciolecie, we wrześniu 2008 r. 

Dykasteria ds. formacji rozpoczęła proces rewizji tekstu „Ratio” dotyczącego prenowicjatu. 

Chciano w ten sposób pomóc każdej Inspektorii w przeprowadzeniu pogłębionej weryfikacji 

dotyczącej doświadczenia formacyjnego związanego z własnym prenowicjatem, ze 

wskazaniem jego mocnych i słabych punktów.  

Jednocześnie chciano wskazać na pewne nowe, wspólne kierunki, aby ostatecznie wzmocnić 

ten etap formacji, który jest wciąż bardzo słaby i mało skoncentrowany na zasadniczych 

celach związanych z dojrzewaniem ludzkim, świadomym przeżywaniem chrześcijańskiej 

wiary, dojrzałością opcji powołaniowej, rozeznaniem powołania.  

Poczyniono pewne postępy, gdy chodzi o doświadczenie formacyjne związane z 

prenowicjatem, ale te są jeszcze niewystarczające. Słabość, jaką charakteryzuje się 

prenowicjat, wpływa niekorzystnie na wszystkie pozostałe etapy formacji. Istotnie, w 

formacji początkowej wciąż mamy do czynienia z kruchością powołania. 

2. Proces rewizji 

Po KG26 i po konsultacji z regionalnymi koordynatorami ds. formacji Dykasteria opracowała 

pierwszą propozycję rewizji tekstu dotyczącego prenowicjatu. W regionalnych Komisjach ds. 

formacji, które miały swoje posiedzenia w okresie wrzesień – listopad 2008 r., zostały 

zebrane pierwsze opinie, a ich członkowie zostali poinstruowani odnośnie do metod pracy, 

jaka była do wykonania.  

Następnie Komisje inspektorialne ds. formacji przesłały swoje odpowiedzi, prawie że 

wszystkie, do marca 2009 roku. W maju i czerwcu Dykasteria analizowała te odpowiedzi 

Inspektorii i przygotowywała nowy tekst tej rewizji, który ostatnio był przedmiotem studium, 

został uzupełniony oraz zatwierdzony przez Przełożonego Generalnego i Radę Generalną.  

3. Zmiany po rewizji  



 15 

Test, który powstał w wyniku rewizji, zachował tę samą numerację; ma prawie że taką samą 

długość; zostały uproszczone w nim „wskazania i normy dotyczące praktyki”. Zmiany, jakie 

zostały wprowadzone w poprzedniej wersji „Ratio”, są przede wszystkim podyktowane tym, 

iż w Zgromadzeniu, zgodnie z art. 109 Konstytucji i zaleceniem KG26, zwrócono szczególną 

uwagę na towarzyszenie powołaniowe i na aspirantat poprzedzający prenowicjat: 329. 

Kładzie się też większy nacisk na dojrzałość ludzką, na pomoc ze strony psychologa i na 

rodzinę: 332. Podkreśla się centralne miejsce objawienia z osobą Pana Jezusa, drogę wiary, 

katechezę, formację sumienia, wprowadzenie towarzyszenia duchowego: 339.  

A poza tym, rewizji podlegały także aspekty, które dotyczą formacji intelektualnej, wspólnoty 

formacyjnej i doświadczenia wspólnotowego, ekipy formatorów i kierownika duchowego: 

342, 344, 345. Zostały wprowadzone znaczące zmiany dotyczące troski o zdrowie, pracy 

fizycznej, gry i sportu, korzystania z mediów osobistych i mass mediów, muzyki i gry na 

instrumentach, teatru i młodzieżowych form artystycznego wyrazu: 333, 336, 337, 342. 

Położono większy akcent na ocenę przydatności do salezjańskiego życia konsekrowanego i na 

konieczność większego zwrócenia uwagi na predyspozycje powołaniowe, włączając w ten 

proces rozeznania także samych prenowicjuszy: 346. Nowe brzmienie otrzymały także 

“wskazania i normy dotyczące praktyki”, gdzie pominięto rozbudowane powtórzenia, jakie 

występują w poprzednim tekście: 348-356. 

To nowe opracowanie zostało teraz przekazane Inspektorii, a zwłaszcza – wspólnocie 

prenowicjatu,  Komisji inspektorialnej ds. formacji, w celu przestudiowania go, a przede 

wszystkim po to, aby, bazując na tej nowej wersji, dokonano w 2010 roku rewizji 

Programu inspektorialnego dotyczącego prenowicjatu.  

Życzę, aby ta praca przyczyniła się do wzmocnienia i większego dowartościowania tego etapu 

formacji. Dziękuję za dotychczasową współpracę i pozdrawiam serdecznie.  

W Księdzu Bosko 

Ks. Francesco Cereda 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 16 

Tekst rewizji “Ratio” w zakresie formacji początkowej 

salezjanina koadiutora 
 

 

Rzym, 18 stycznia 2012 

Prot. 12/0071 

 

Księdz Inspektor 

Delegat Inspektorialny ds. Formacji 
 

Przedmiot: Rewizja “Ratio” dotycząca formacji początkowej salezjanina koadiutora 

 

Drogi Księże Inspektorze, drogi Księże Delegacie, 

 

po studium przeprowadzonym przez nasz Sektor ds. formacji, po konsultacji Inspektorii i 

pogłębieniu zagadnienia na posiedzeniu Rady, w dniu 13 stycznia tego roku Przełożony 

Generalny wraz ze swoją Radą zatwierdził niektóre zmiany w tekście “Ratio”, które dotyczą 

formacji salezjanina koadiutora.  

 

Jakość formacji jest jednym z czterech elementów, które trzeba koniecznie uwzględnić, by 

było możliwe dowartościowanie i rozwój tej laickiej formy naszego salezjańskiego życia 

konsekrowanego. Istotnie, poza formacją, “troską i promocją powołania salezjanina 

koadiutora”, winno się zapewnić – poprzez poznanie tożsamości jego powołania – 

dostrzegalność jego postaci i animację powołaniową (por. DRG 382, Rzym 2003, ss. 29-43). 

 

Nowe spojrzenie na powołanie salezjanina koadiutora oferuje nam KG26 w trzeciej grupie 

tematycznej, gdzie jest mowa o jednym salezjańskim powołaniu konsekrowanym w jego 

dwóch formach. Potem nowa sytuacja domagała się adekwatnych odpowiedzi dotyczących 

formacji salezjanina koadiutora. Dlatego niezbędne dla całego Zgromadzenia okazało się 

wprowadzenie zmian do „Ratio”, które dołączam, a które teraz przedstawię w syntetycznym 

ujęciu.  

 

1. Całościowa wizja drogi formacyjnej  

 

Często byliśmy świadkami niepewności na drodze formacyjnej salezjanina koadiutora; ta, 

domagajac się elastyczności, często była improwizowana. Z różnych powodów odczuwało się 

konieczność całościowej wizji tego rodzaju drogi. Ta wizja została teraz sformułowana, 

uwzględniając fakt, iż formacja salezjanina, zarówno koadiutora, jak i kleryka, jest 

„równocześnie jednolita w treściach istotnych oraz zróżnicowana w konkretnych przejawach” 

(Konst. 100).  

W zmienionym artykule 323 jest przedstawiony całościowo proces formacji salezjanina 

koadiutora. W ten sposób została przezwyciężona niepewność związana z poszczególnymi 

fazami jego formacji i przedstawiona naszym kandydatom pewna wizja formacji salezjanina 

koadiutora, która jest równa tej salezjanina kleryka, chociaż posiada swoją specyfikę. Potem 

każda z Inspektorii musi sprecyzować i skonkretyzować swoje wybory formacyjne w 

Dyrektorium inspektorialnym – Dziale formacji.   

 

2. Rozpoznanie powołania  

 



 17 

Do tej pory poważnym brakiem w metodologii formacyjnej było znikome zainteresowanie 

rzeczywistością rozpoznania powołania w odniesieniu do dwóch form salezjańskiego 

powołania konsekrowanego, którą pozostawiono przede wszystkim danej jednostce, bez 

odniesienia do przedmiotowych kryteriów i bez uwzględnienia wpływu każdej z 

poszczególnych faz na samo rozpoznanie.  

Teraz przywiązuje się większą wagę do tego typu rozpoznania: zaleca się przede wszystkim, 

aby po przedstawieniu w czasie prenowicjatu salezjańskiego życia konsekrowanego w jego 

dwóch formach i ukazaniu salezjanina koadiutora jako formatora (345), w nowicjacie zostało 

dokonane odpowiednie rozeznanie własnego powołania salezjańskiego: jako przyszłego 

kapłana czy koadiutora (371, 384), z zastosowaniem i pogłębieniem „Kryteriów i norm” (84-

87).  

W przypadku salezjanina koadiutora, rozpoznanie będzie kontynuowane w czasie różnych 

innych momentów: w postnowicjacie, gdy chodzi o określenie przyszłego pola realizacji 

posłannictwa salezjańskiego (417); w wyborze kwalifikacji zawodowych, dokonanym 

najlepiej przed asystencją (409, 417, 425); w czasie asystencji, kiedy salezjanin koadiutor jest 

skierowany do środowiska, w którym może realizować i doskonalić zdobyte kwalifikacje 

zawodowe (439).  

Poza tym, w czasie przygotowania do ślubów wieczystych prosi się salezjanów kleryków i 

salezjanów koadiutorów o przegląd i rewizję całej przebytej drogi formacyjnej w celu 

pogłębienia swojej motywacji, także w odniesieniu do obranej formy powołania; to 

rozpoznanie zostaje dokonane przed rozpoczęciem formacji specyficznej, jeżeli ta poprzedza 

śluby wieczyste (512).  

Na koniec prosi się o szczególnie poważne i odpowiedzialne podejście w przypadku zmiany 

opcji powołaniowej ze strony salezjanina koadiutora, co może nastąpić jedynie w drodze 

wyjątku, a co domaga się ostatecznej decyzji Przełożonego Generalnego (481).  

 

3. Studia akademickie  

 

W przypadku salezjanina koadiutora doceni się znaczenie studiów akademickich. Tego 

rodzaju studia nie są bezużytecznym przedłużeniem drogi formacyjnej na niekorzyść 

kwalifikacji zawodowych. Podstawy filozoficzne i pedagogiczne, jak i teologiczne i 

pastoralne, są konieczne.  

Z tego względu przez okres dwuletni są przewidziane równorzędne studia filozoficzne i 

pedagogiczne w czasie postnowicjatu, które mogą trwać najwyżej trzy lata; tego rodzaju 

studia pomogą zrozumieć współczesną kulturę i nabyć odpowiednie kompetencje w zakresie 

edukacji (409, 417, 425). 

Także specyficzna formacja salezjanina koadiutora, ze studiami teologicznymi i pastoralnymi, 

jest tutaj lepiej opisana, unikając pomieszania formacji specyficznej i kwalifikacji 

zawodowych; zaleca się, aby ta faza w odniesieniu do wszystkich salezjanów koadiutorów 

była realizowana w ośrodkach regionalnych albo międzyregionalnych do tego 

przysposobionych (456, 480).  

 

4. Kwalifikacje zawodowe  

 

W ostatnich latach kwalifikacje zawodowe były często zaniedbane, ponieważ nie były 

odpowiednio zaplanowane w „curriculum” formacyjnym. Chociaż świat pracy i kształcenia 

zawodowego nie przestaje być bardzo ważny dla naszej tradycji, nie wszyscy salezjanie 



 18 

koadiutorzy poczuwają się do pracy na tym polu, a więc i do zdobycia kompetencji 

technicznych. 

Z drugiej strony – wymogi naszego posłannictwa są wielorakie, stąd też przygotowanie na 

polu zawodowym zakłada zdobycie różnych kwalifikacji niezbędnych do wykonywania 

różnych zajęć, wykraczających poza kształcenie zawodowe, w takich sektorach, jak szkoła, 

komunikacja społeczna, praca społeczna, administracja czy zarządzanie. Tego rodzaju studia 

powinny zapewnić kompetencje przynajmniej równe tym, jakie posiada osoba świecka, która 

w społeczeństwie wykonuje ten sam zawód (409). 

Rozeznanie co do kwalifikacji zawodowych powinno być dokonane w czasie postnowicjatu 

(409, 417, 425); wydaje się rzeczą właściwą, by ich zdobywanie miało miejsce przed 

asystencją (439); te mogą być uzupełnione specjalizacją zawodową po odbyciu formacji 

specyficznej (456, 480).  

Mamy nadzieję, że to wszystko będzie mogło przyczynić się do podniesienia jakości formacji 

tej formy salezjańskiego powołania konsekrowanego.  

 

Nasi salezjanie koadiutorzy, Błogosławiony Artemide Zatti, Czcigodny Sługa Boży Simone 

Srugi i Sługa Boży Stefan Sandor (od 2013 r. błogosławiony – przyp. tłum.), niech wstawiają 

się za nami i wypraszają u Boga dar tego cennego powołania.  

 

Pozdrawiam bardzo serdecznie w Księdzu Bosko 

Ks. Francesco Cereda 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 19 

INFORMACJA NA TEMAT CZWARTEGO WYDANIA 

 

W ciągu minionych lat wiele razy zwracano się z prośbą, aby przygotować 

nowe wydanie Ratio. Mając na uwadze ogrom pracy i czasu jakie wymaga 

niniejsze przedsięwzięcie, ks. Pascual Chávez zwrócił się do Dykasterii ds. 

Formacji, aby zrewidować tylko niektóre części tego ważnego dokumentu – 

rozdział dotyczący prenowicjatu i niektóre artykuły, które odnoszą się do 

formacji początkowej salezjanina koadiutora. 

Do tej pory te opracowania były dotępne jedynie w formie pojedynczych 

dokumentów na stronie internetowej Zgormadzienia, www.sdb.org; nowe 

wydanie, które uwzględniłaby części zrewidowane nie zostało do tej pory 

opublikowane. 

Mamy zamiar dać do dyspozycji przynajmniej w formie onilne opracowany 

tekst Formacji Salezjanów Księdza Bosko włączając poprawki, z tekstem, który 

dotyczy prenowicjatu w kolorze niebieskim, i nowe teksty artykułów na temat 

salezjanina koadiutora w kolorze zielonym. To jest to, co zamierza się jako 

czwarte wydanie.      

Prośmy naszego ukochanego błogosławionego ks. Michała Rua, wraz z 

czcigodnym koad. Szymonem Srugi o wstawiennictwo za nami, w czasie gdy 

odpowiadamy na apel ostatnich Kapituł Generalnych, aby wzmocnić naszą 

konsekrowaną tożsamość zakonną w jej dwóch formach.   

 

 

 

Ksiądz Ivo Coelho SDB 

    Radca Generalny ds. Formacji 

 

 

Święto błogosławionego księdza Michała Rua 

Rzym, 29 października 2016 r. 

 
 

 

 

 

http://www.sdb.org/


 20 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Część pierwsza 

_________________________________________  

 

FORMACJA SALEZAJŃSKA W OGÓLNOŚCI 

 

 
 

Nasze życie, jako uczniów Chrystusa, jest łaską Ojca, który nas 

konsekruje
1
 przez dar swego Ducha i posyła, abyśmy byli apostołami 

młodzieży. 

 

Poprzez profesję zakonną ofiarujemy Bogu samych siebie po to, by iść za 

Chrystusem i pracować z Nim nad budowaniem Królestwa Bożego. 

Posłannictwo apostolskie, wspólnota braterska i pełnienie rad 

ewangelicznych są nieodłącznymi elementami naszej konsekracji, 

przeżywanymi w jednym i tym samym nurcie miłości Boga i braci. 

 

Posłannictwo nadaje całemu naszemu życiu swój konkretny wyraz, 

określa zadania, jakie mamy w Kościele i wyznacza miejsce, jakie 

zajmujemy wśród rodzin zakonnych. 

 

(Konstytucje, art. 3; por. LG 44) 
 

 

 



 21 

ROZDZIAŁ PIERWSZY 

 

FORMACJA SALEZJAŃSKA W OBECNYCH OKOLICZNOŚCIACH. RATIO 

 

1.1. Powołanie a formacja: dar do przyjęcia i kultywowania  

 

1. Powołanie salezjańskie jest darem Bożym zakorzenionym w Sakramencie Chrztu. Jest 

wezwaniem do stania się, tak jak Ksiądz Bosko, uczniami Chrystusa i tworzenia wspólnot, 

które świadczą młodzieży o Jego miłości Dobrego Pasterza. „Na to wezwanie odpowiadamy 

zobowiązaniem do odpowiedniej i ciągłej formacji, do której Bóg udziela nam codziennie 

swej łaski”
1
. W wiernej odpowiedzi na powołanie każdy salezjanin znajduje drogę swej pełnej 

realizacji w Chrystusie i swego uświęcenia
2
. 

„Jezus powołał osobiście swoich Apostołów, aby z Nim przebywali i aby ich posłał głosić 

Ewangelię. Przygotował ich z cierpliwą miłością i dał im Ducha Świętego, który by ich 

doprowadził do pełni Prawdy. On wzywa również nas, byśmy w Kościele żyli programem 

naszego Założyciela, jako apostołowie młodzieży
3
. 

Doświadczenie, jakiego dokonali pierwsi uczniowie w spotkaniu z Jezusem, droga którą 

przeszli dzieląc Jego życie, przyjmując Jego tajemnicę, czyniąc własną sprawę Królestwa 

Bożego i przyjmując proponowany przez Niego styl ewangeliczny, stanowią także 

doświadczenie i drogę każdego salezjanina. 

Formacja jest radosnym przyjęciem daru powołania i uczynieniem go czymś realnym w 

każdym momencie i sytuacji życia. Formacja jest łaską Ducha Świętego, postawą osobistą i 

pedagogią życia. 

 

1.2 Spojrzenie na Księdza Bosko Założyciela i Formatora oraz na rzeczywistość 

Zgromadzenia 

 

2. Ksiądz Bosko był prawdziwym uczniem Chrystusa, „w pełni mężem Bożym, 

ubogaconym darami Ducha Świętego, żył tak jakby widział Niewidzialnego”
4
. Zapał dla 

Królestwa Bożego, służba Kościołowi, odpowiedź na palące problemy czasów naznaczyły 

jego życie, w którym odczuł obecność i oparcie Maryi Niepokalanej Wspomożycielki. 

Młodzież i jej zbawienia było jego powołaniem, misją i stałym horyzontem. Dzięki 

darowi Ducha Świętego miał dla niej serce ojca i nauczyciela, zdolnego do całkowitego daru 

z siebie: „Przyrzekłem Bogu, że nawet ostatnie moje tchnienie będzie dla moich ubogich 

chłopców”
5
. Umiłowanie młodzieży, szczególnie najuboższej, zwrócenie uwagi na warstwy 

ludowe i obowiązek misyjny nadały tożsamość jego życiu. 

Ksiądz Bosko z radością przeżywał to powołanie, świadomy tego, że otrzymał dar do 

komunikowania i udziału w nim innych. W każdym momencie potrafił zaangażować i 

wzbudzić współodpowiedzialność
6
. Wielu dzieliło jego ducha i misję, wyrażając i realizując 

je w różnych planach powołaniowych. W ten sposób, już od samego początku charyzmat 

salezjański stał się wspólnotą, rodziną i ruchem
7
. 

Ksiądz Bosko jako Założyciel pragnął mieć w centrum swojego dzieła wspólnotę osób 

konsekrowanych, które poświęciłyby całe swe życie młodzieży, szczególnie najuboższej, jako 

wychowawcy i misjonarze, we wspólnotach braterskich i apostolskich, naśladując Chrystusa 
                                                           
1
 K 96 

2
 Cfr K 2. 22 

3
 K 96 

4
 K 21 

5
 Cfr K 1 

6
 Cfr KG 24, 71 

7
 Cfr KG 24, 48-49 



 22 

posłusznego, ubogiego i czystego
8
. Wzorując się na dobroci i gorliwości Świętego Franciszka 

Salezego, Ksiądz Bosko nazwał ich  Salezjanami
9
. 

3. Świadomy odpowiedzialności charyzmatycznej, którą powierzył mu Pan, Ksiądz 

Bosko poświecił się priorytetowo formacji swych pierwszych synów. „Jest rzeczą niemożliwą 

myśleć o Księdzu Bosko jako Założycielu, bez uważania go za Formatora”
10

. 

Formacja była jego „stałą troską i największa fatygą już od czasów Oratorium, kiedy 

wybierał spośród swoich chłopców tych, którzy rokowali nadzieje pozostania z nim, aż do 

ostatnich lat życia, kiedy z naciskiem zalecał Dyrektorom, Inspektorom i misjonarzom 

zaangażowanie się na rzecz powołań i formacji”
11

. Nie ograniczył się tylko do szukania 

współpracowników: w pewien sposób wzywał ich, aby byli jednocześnie uczniami i 

nauczycielami oraz stali się z nim „współzałożycielami”
12

. 

4. „Pierwsi salezjanie – stwierdzają Konstytucje – mieli w Księdzu Bosko swego 

niezawodnego przewodnika. Włączeni w nurt życia jego wspólnoty, w działaniu nauczyli się 

na jego przykładzie kształtować swoje własne życie”
13

. 

„Ojcostwo charyzmatyczne”
14

, przeżywane w stylu Systemu Prewencyjnego, 

doprowadziło Księdza Bosko: 

- do współdzielenia się ze swoimi duchowymi synami żarem „da mihi animas”, 

entuzjazmem dla posłannictwa młodzieżowego i wewnętrzną radością całkowitego 

poświecenia się Królestwu Bożemu poprzez pracę i ofiarę; 

- do zaoferowania im środowiska bogatego w wartości i odniesienia, opartego na 

wzajemnym zaufaniu i wewnętrznej wolności; 

- do towarzyszenia im indywidualnie w wychowaniu do prostego i głębokiego 

doświadczenia Boga, proponując pedagogię wcieloną w codzienność, otwierając wielkie 

horyzonty i czyniąc ich odpowiedzialnymi za jego plan apostolski. 

W trosce o powołania i długiej fatydze formacji swoich wychowanków, był jednocześnie 

wymagający i cierpliwy, stały i zmienny. 

Formacja salezjańska jest identyfikowaniem się z powołaniem, które Duch Święty 

wzbudził poprzez Księdza Bosko, posiadaniem jego zdolności współdzielenia się nim i 

wzorowaniem się na jego postawie i metodzie formacji. 

5. Zgromadzenie Salezjańskie jest nosicielem w Kościele oryginalnego doświadczenia 

Ducha Świętego, przeżytego przez Księdza Bosko; przedłuża kreatywnie w historii jego plan i 

jego ducha
15

. Od swoich początków aż do dnia dzisiejszego z czułą i stałą wiernością  żyje i 

kultywuje to doświadczenie, zobowiązując się do jego komunikowania w różnych formach, 

przede wszystkim poprzez troskę o powołania i działalność formacyjną. Wysiłek wierności i 

obowiązek odnowy wyraziły się ze specjalną intensywnością w okresie posoborowym o czym 

świadczy proces ponownego sformułowania Konstytucji oraz refleksja i ukierunkowania 

Kapituł Generalnych. 

Dzisiaj oblicze i korzenie Zgromadzenia są powszechne. Duch Święty uczynił płodnym 

charyzmat dla dobra młodzieży i kontynuuje wzbudzać osoby, które wybierają „pozostanie z 

Księdzem Bosko”, przeżywając w konsekracji zakonnej posłannictwo salezjańskie. 

Zgromadzenie jest obecne na całym świecie, umiejscowione w kontekstach ludzkich, 

kulturalnych, religijnych i duszpasterskich najbardziej zróżnicowanych. W nich przeżywa 

różne sytuacje: sytuacje początków lub ponownego założenia, ugruntowania lub ekspansji, 

                                                           
8
 Cfr KG 24 149-150 

9
 Cfr K 4 

10
 ISM 359 

11
 Tamże  

12
 Cfr KG 23, 159; DSM 23 

13
 K 97 

14
 DSM 23 

15
 Cfr MuR 11 



 23 

zreorganizowania i nowego umiejscowienia. Różne są także konteksty, w których pojawiają 

się i rozwijają powołania, pomimo nierównej ich liczby, warunków i zwartości. 

Powoływanie się na formację salezjańską pociąga za sobą zdanie sobie sprawy z 

rzeczywistości jedynego powołania o zasięgu światowym w różnych formach; myślenie z 

wdzięcznością, odpowiedzialnością i realizmem o owym „Ksiądz Bosko w świecie”. 

Powołanie salezjańskie przedstawia się jako tożsamość w ruchu, która chociaż pozostaje 

sama sobą, wezwana jest do odnawiania się  poprzez kreatywną wierność i stałego wcielania 

się. Tak jak dla Księdza Bosko w pierwszych czasach, tak i dzisiaj dla Zgromadzenia i dla 

każdego salezjanina identyfikowanie się z charyzmatem i zobowiązanie się do wierności temu 

chryzmatowi, tj. formacji, stanowi absolutny priorytet życiowy. 

 

1.3 Punkty odniesienia dla dzisiejszej formacji 

 

6. Ponieważ formacja odpowiada celom, dzisiaj wymaga się od formacji, aby zwracała 

uwagę na niektóre punkty odniesienia: konfrontację z kontekstem, w którym rozwija się 

powołanie, zdolność kroczenia wraz z Kościołem i posłuszeństwo Jego ukierunkowaniom, 

współbrzmienie z doświadczeniem charyzmatycznym Zgromadzenia i zgodność z praktyką 

formacyjną przez Nie proponowaną. 

 

1.3.1 Uwaga na kontekst: bodźce i wyzwania 

 

Doświadczenie powołaniowe i formacyjne jest doświadczeniem charakterystycznym dla 

kontekstu ludzkiego i historycznego, którego każdy stanowi część i w którym wezwany jest 

do działania; jest doświadczeniem „ukontestualnionym”
16

. Środowisko i wymagania 

inkulturacji i ewangelizacji dotykają głęboko każdego planu życia zakonnego i misji 

duszpasterskiej. Różne konteksty kulturowe niosą ze sobą bodźce i wyzwania, które 

wywierają wpływ na wizję i rozwój osoby oraz na jej formację. 

W obliczu tej rzeczywistości angażującej i ambiwalentnej jest nieodzowny wysiłek 

rozeznania i zdolność dania adekwatnej odpowiedzi pedagogicznej. Zrozumienie kontekstów, 

uchwycenie ich niewiadomych, rozumienie warunków, które one przedstawiają  dla tego, kto 

chce przeżywać powołanie jest odpowiedzialnością każdego współbrata i specyficznym 

zadaniem tego, kto działa w animacji powołaniowej i formacji. Jeśli chce się ustawić 

adekwatne doświadczenie formacyjne trzeba uważnie rozważyć własny kontekst. 

Jest to jeszcze bardziej prawdziwe w sytuacji złożonej, fragmentarycznej i w ciągłym 

rozwoju dla Zgromadzenie, które się staje coraz bardziej uniwersalne i wielo-kulturowe. 

7. Nie brakuje na poziomie kościelnym i Zgromadzenia wizji ogółu rzeczywistości i 

właściwego odczytania niektórych kontekstów szczególnych. Nadmienienie ich tutaj ma na 

celu podkreślenie ciągłej postawy formacyjnej, która powinna angażować Zgromadzenie na 

poziomie światowym, Inspektorie i Formatorów w różnych kontekstach: uwaga i rozpoznanie 

sytuacji w ich odniesieniu do formacji ciągłej i początkowej. 

Cele i pedagogia formacji powinny ciągle zważać na odniesienia kulturalne i ocenę 

duszpasterską, a formatorzy powinni być zdolnymi do dialogu, który prowadziłby do 

konfrontacji miedzy obydwoma
17

. 

Mając na uwadze różnorodność sytuacji, która czyni niemożliwym jednolitą prezentację, 

można podkreślić pewne wyzwania, które pochodzą z różnych kontekstów i dotykają z bliska 

doświadczenia powołaniowego. 

                                                           
16

 PDV 5 
17

 KG 24, 246 



 24 

- Dzisiaj uznaje się powszechnie oryginalną i nienaruszalną wartość osoby ludzkiej, lecz 

istnieją sytuacje, gdzie przesadzona egzaltacja indywiduum prowadzi do subiektywizmu i 

indywidualizmu. 

- Wzrasta świadomość godności kobiety i jej roli w tworzeniu nowej społeczności, lecz 

istnieją liczne środowiska, gdzie jest ona manipulowana i wykorzystywana w różnych 

formach, tworząc dwuznaczności w odniesieniu do niej. 

- Istnieje mocne podkreślenie wymiaru seksualności, lecz często w formie dwuznacznej 

lub wykrzywionej, z wynikającą z tego potrzebą osobowości dojrzałych i statecznych. 

- Pluralizm jest już faktem rozpowszechnionym w licznych kontekstach i może stanowić 

pewne bogactwo, lecz podkreśla on konieczność tożsamości mocnych i wyborów dojrzałych, 

aby nie popaść w relatywizm i słabość myśli. 

- Także wartość wolności jest mocno podkreślona oraz wzrasta świadomość, że wolność 

jest chroniona poprzez dobrze uformowane sumienie. 

- Obecna złożoność świata i życia zmierza ku fragmentaryzacji i czyni trudnym życie 

zunifikowane. 

- Ciągły napływ zmian żąda wierności dynamicznej, podczas gdy bieg ku globalizacji i 

zaakcentowaniu partykularyzmów skłaniają do zajęcia pozycji krytycznych i 

zrównoważonych oraz ugruntowania się we własnej kulturze, chociaż z należnym otwarciem. 

- Na gruncie religijnym odczuwa się większe pragnienie duchowości i Boga, podczas 

gdy, z drugiej strony, zauważa się wzrastający brak znaczenia lub marginalność wartości 

religijnych w planie życiowym ludzi. 

8. Ten obraz elementów, pozytywnych i zarazem problematycznych, znajduje mocny 

rezonans w mentalności wszystkich i wywiera szczególny wpływ na formację tych, którzy 

wybierają powołanie do życia konsekrowanego, młodzieży jak również ludzi nie za bardzo 

młodych. Jest obowiązkiem zapytać się z jakich „warunków młodzieżowych” pochodzą dzisiaj 

powołania i jaki jest stosunek miedzy kryteriami i formami życia, które ono proponuje a 

salezjańskim planem życia konsekrowanego? Odpowiedź nie może być jednoznaczna, 

ponieważ „warunki młodzieżowe” są wielorakie a ci, którzy rozpoczynają pierwszą formację 

niosą ze sobą bardzo różne doświadczenia rodzinne, kulturalne, religijne, pracy, studiów oraz 

kontaktu z salezjanami i przemierzyli różne szlaki powołaniowe. 

Można powołać się na pewne cechy charakterystyczne, które w sposób szczególny są 

interesujące w perspektywie formacyjnej: 

- Ludzie młodzi chcą być protagonistami własnego życia, lecz często brakuje im wielkich 

horyzontów lub napotykają trudności w dokonywaniu ostatecznych wyborów, o długim 

trwaniu lub na całe życie, które wymagają stałości i ofiary. 

- Są wrażliwi na wartości osoby ludzkiej a jednocześnie zafascynowani społecznością 

konsumpcyjną. 

- Maja skłonność do obrony swej wolności; z drugiej zaś strony brak solidnych punktów 

odniesienia i gwałtowne zmiany mogą wytworzyć osobowości zdezorientowane, 

niewystarczająco ukształtowane i pozbawione spoistości psychologicznej. 

- Szczególnie na polu seksualności wywiera na nich wpływ zachowanie środowisk, w 

których żyją; także aspekt emotywny ma silne znaczenie. 

- Często ich poznanie i percepcja rzeczywistości oraz ich wartości pochodzą ze świata 

środków masowego przekazu. Nie mają większego poczucia historii i dlatego mają skłonność 

do podkreślania rzeczy bieżących. 

- Podczas, gdy zmniejsza się wpływ wychowawczy i ewangelizujący rodziny i szkoły, 

dzisiejsza złożoność życia utrudnia integrację osobową i wydłuża procesy dojrzewania i 

samookreślenia. 

- Młodzi ludzie są wrażliwi na zjawisko religii, poszukiwanie Boga i na te wartości, które 

mogą nadać sens ich życiu. Odczuwają potrzebę duchowości i modlitwy, nawet jeśli nie 



 25 

zawsze jest dla nich rzeczą łatwą połączyć ubieranie się zgodnie z wymogami mody z 

interioryzacją ich stosunku do Boga. 

 

1.3.2 Doświadczenie i orientacje Kościoła 

 

9. Kościół, świadomy wyzwań obecnego czasu i kontynuujący odnowę soborową, 

zdecydowanie zaangażował się w pogłębianie różnych wyrazów powołania, wynikającego z 

sakramentu chrztu i ukazał jak różne powołania specyficzne integrują się i nawzajem 

ubogacają w eklezjologii zjednoczenia. 

W tej perspektywie: 

- stymulował odnowioną świadomość powołania osób świeckich, zapraszając wszystkich 

do lepszej jakości życia chrześcijańskiego, bardziej solidnego, uosobionego i zdolnego 

konfrontować się z kulturą
18

. 

 - pogłębił tożsamość życia konsekrowanego i jego umiejscowienie w Kościele, 

nakłaniając do autentycznego i wiernego przeżywania go według własnego charyzmatu oraz 

proponując prorockie świadectwo tak bardzo konieczne dzisiejszemu światu
19

. 

- na nowo przemyślał posługę kapłanów, uwypuklając ich służbę pośród Ludu Bożego 

oraz konieczność odnowienia odniesień i kwalifikacji komunikowania w pracy 

duszpasterskiej
20

. 

Podkreślił wymiar świadectwa i apostolstwa powołania chrześcijańskiego, angażując 

wszystkich w zobowiązania nowej ewangelizacji, w odnowiony zapał misyjny i konfrontację 

miedzy wiarą a kulturą. Aktywnie umiejscowiony w sytuacjach pluralizmu kulturowego i 

religijnego w różnych kontekstach społecznych, Kościół pogłębił racje i sposoby inkulturacji 

wiary i otwarcia się na dialog ekumeniczny i między-religijny, swoją solidarność ze światem, 

a w sposób szczególny solidarność na rzecz promocji sprawiedliwości i pokoju. 

10. Kościół widzi w formacji o wysokiej jakości i adekwatnej do czasów klucz odnowy i 

żywotności powołaniowej oraz proponuje go jako priorytet strategiczny i stałe zobowiązanie, 

akcentując niektóre uwagi: ważność jasnej tożsamości powołaniowej i charyzmatycznej, 

formacji osobistej i zarazem dzielonej z innymi, itinerarium formacyjnego, które 

konfrontowałoby się z cechami charakterystycznymi nowych kandydatów oraz kontekstem 

ludzkim i kulturalnym w szybkim rozwoju, a także konieczność formacji ciągłej, która 

ożywiałaby zapał i wierność powołaniową. 

Liczne ostatnie dokumenty oferują kryteria, ukierunkowania i dyspozycje na służbę 

formacji; wśród nich: Vita consecrata
21

, Potissimum institutioni
22

, Współpraca między 

Instytutami na rzecz formacji
23

, Pastores dabo vobis
24

, Ratio fundamentalis institutionis 

sacerdotalis
25

, Dyrektywy na temat przygotowania wychowawców w seminariach 

duchownych
26

. 

 

1.3.3 Doświadczenie i ukierunkowania Zgromadzenia 

 

11. Zgromadzenie czuje się interpelowane przez szybkie zmiany kulturalne, przez świat 

młodzieży, poprzez usilne prośby Kościoła oraz poprzez swoją samą rzeczywistość na 

                                                           
18

 Cfr Jan Paweł II, Christi fideles laici, 30 grudnia 1988 (Synod 1987) 
19

 Cfr Jan Paweł II, Vita consecrata, 25 marzec 1996 (Synod 1994) 
20

 Cfr Jan Paweł II, Pastores dabo vobis, 25 marzec 1992 (Synod 1990) 
21

 Egzortacja Apostolska Jana Pawła II, Rzym 25 marca 1996 
22

 Kongregacja do spraw Instytutów o Życiu Konsekrowanym i Stowarzyszeń o Życiu Apostolskim, 1990 
23

 Kongregacja do spraw Instytutów o Życiu Konsekrowanym i Stowarzyszeń o Życiu Apostolskim, 1999 
24

 Egzortacja Apostolska Jana Pawła II, Rzym 25 marca 1992 
25

 Kongregacja do spraw Wychowania Katolickiego, 1985 
26

 Kongregacja do spraw Wychowania Katolickiego, 1993 



 26 

poziomie światowym. Ostatnie dziesiątki lat świadczą o Jego zaangażowaniu na rzecz 

ponownego zrozumienia tożsamości charyzmatycznej i zapału misyjnego oraz 

dyspozycyjności do odnowy. 

Niektóre aspekty powołania stały się przedmiotami nowych zaakcentowań: od znaczenia 

konsekracji apostolskiej do ponownego zrozumienia systemu prewencyjnego, od wymogu 

duchowości do doświadczenia życia wspólnotowego, od kwalifikacji podstawowych do 

formacji ciągłej,  od uświadomienia specyficzności powołaniowej do komplementarności i 

wzajemności powołań w Rodzinie Salezjańskiej, od zdolności zaangażowania osób świeckich 

do roli animatora salezjańskiego we wspólnocie wychowawczo-duszpasterskiej. 

Nowe wyzwania pochodzą z sytuacji wspólnot, z nowych wzorów operatywnych
27

, z 

nowych odniesień do osób świeckich, z mocnego poczucia bycia razem w Rodzinie 

Salezjańskiej, z nowych granic posłannictwa i nowych sytuacji ubóstwa, z konieczności 

nadania znaczenia. 

12. Odpowiedź na te wyzwania angażuje każdego salezjanina i usilnie żąda od 

Zgromadzenia, aby troszczyło się ono o autentyczne i odnowione doświadczenie salezjańskie 

i aby zapewniło formację pomagającą współbraciom i wspólnotom być: 

- nosicielami jasnej tożsamości salezjańskiej oraz doświadczenia duchowego i 

apostolskiego o wysokiej jakości; 

- mocno naznaczonymi łaską jedności, naśladując Księdza Bosko, który był „wspaniałą 

zgodnością natury i łaski”
28

; 

- zdolnymi do oceny rzeczywistości i reakcji pozytywnej, która się przekłada w 

kreatywność duszpasterską i znaczące plany młodzieżowe; 

- świadomymi ich roli jako grupy animacyjnej wewnątrz sieci współodpowiedzialności z 

osobami świeckimi, które stanowią Wspólnotę Wychowawczo-Duszpasterską; 

- świadomymi, że powołanie salezjańskie jest powołaniem otwartym na dzielenie się 

misją i charyzmatem z Rodziną duchową i Ruchem, który wzoruje się na Księdzu Bosko, 

Ojcu i Nauczycielu. 

Wszystko to domaga się wypracowania pewnej praktyki, która prowadziłaby do formacji 

salezjanów dla „dzisiaj” Kościoła i świata. 

13. Tekst Konstytucji, oficjalnie zaaprobowany przez Kościół, stanowi niezawodną bazę 

na której opiera się droga wierności powołaniu i ustawienie formacji. 

Kapituła Generalna i Przełożony Generalny powołani są do zapewnienia jedności ducha, 

odpowiedzialnie i kompetentnie, oferują adekwatne środki do zatroszczenia się, ochrony i 

rozwoju charyzmatu oraz proponują szczegółowe ukierunkowania normatywne na temat 

formacji członków, mając na uwadze wymagania powołania powszechnego. 

Idąc za wskazaniami Konstytucji, Kapituł Generalnych i Przełożonych Generalnych, 

Zgromadzenie opracowało inne dokumenty, które pogłębiają doświadczenie salezjańskie i 

wskazują sposób jego kultywowania: takimi przykładowo są komentarz do Konstytucji
29

, 

teksty, które odnoszą się do praktyki wychowawczo-duszpasterskiej, do współuczestniczenia 

w Rodzinie Salezjańskiej oraz do sprawowania władzy Inspektora i Dyrektora
30

. 

Spośród wszystkich oficjalnych tekstów nabiera szczególnego znaczenia Ratio 

(„Formacja Salezjanów Księdza Bosko”). Kreśli ona sposób przekazywania charyzmatu 

Księdza Bosko, aby „był przeżywany w swej autentyczności przez nowe pokolenia, w 

różności kultur i sytuacji geograficznych” a zarazem wyjaśniał salezjanom „środki do 

                                                           
27

 Cfr KG 24, 39 
28

 K 21 
29

 Plan życia Salezjanów Księdza Bosko. Przewodnik do czytania Konstytucji Salezjańskich, Rzym 1986 
30

 Zobacz w Załączniku nr 4 znaczące dokumenty na temat formacji 



 27 

przeżywania tego samego ducha w różnych fazach życia, posuwając się do pełnej dojrzałości 

wiary w Jezusa Chrystusa”
31

. 

 

1.4. Ratio: Cel, treść i odbiorcy 

 

1.4.1. Cel Ratio 
 

14. „Charyzmat Założyciela – mówią Konstytucje – jest zasadą jedności Zgromadzenia, a 

ze względu na swą żywotność jest źródłem rozmaitych sposobów przeżywania tego samego 

powołania salezjańskiego. Formacja jest więc równocześnie jednolita w treściach istotnych 

oraz zróżnicowana w konkretnych przejawach: przyjmuje i rozwija wszystko, co jest 

prawdziwe, co godne, co sprawiedliwe w różnych kulturach”
32

. 

W tej perspektywie umiejscawia się Ratio Fundamentalis Institutionis et Studiorum jako 

narzędzie tożsamości powołaniowej i szczególnej służby dla jedności i decentralizacji 

formacji. „Przedstawia i rozwija ona w sposób całościowy i dydaktyczny zbiór zasad i norm 

dotyczących formacji, zawartych w Konstytucjach, w Regulaminach ogólnych i w innych 

dokumentach Kościoła i Zgromadzenia”
33

; zawiera ukierunkowania i dyrektywy wspólne, 

którymi powinny kierować się  Inspektorie w ustalaniu sposobu prowadzenia formacji według 

wymagań własnego kontekstu kulturowego. 

Ratio jest przewodnikiem praktycznym i niezawodnym, który zamierza wyrazić ideały, 

które Ksiądz Bosko zostawił nam w swej spuściźnie. Ustala dyspozycje operatywne o 

charakterze normatywnym i przedstawia syntetycznie warunki, wybór pedagogiczny i 

procesy, które powinny charakteryzować formację na poziomie światowym
34

. Każdy, zgodny 

z normami co do sposobu prowadzenia formacji, pluralizm i regulamin studiów znajdzie w 

niej podstawę jedności. 

15. Opracowanie Ratio salezjańskiej zostało ustalone przez Kapitułę 21. Pierwsze 

wydanie zostało opublikowane w 1981 roku; drugie, w 1985 roku, zostało przygotowane po 

opublikowaniu Kodeksu Prawa Kanonicznego i ostatecznym zaaprobowaniu odnowionego 

tekstu Konstytucji Salezjańskich. Aktualna rewizja została zamierzona przez Kapitułę 

Generalną 24
35

 z uwagi na nowe wyzwania ewangelizacji i inkulturacji oraz jako odpowiedź 

na żądanie odnowionego zaangażowania się na rzecz formacji, bardzo mocno wynikające z 

przeanalizowania sytuacji Zgromadzenia i pogłębienia tematu Kapituły
36

. 

 

1.4.2. Struktura i treść Ratio 
 

16. Ratio dzieli się na dwie części po których następują cztery Załączniki. 

 

Część pierwszą otwiera rozdział, który podkreśla niektóre aspekty formacji salezjańskiej 

w obecnych okolicznościach oraz cel Ratio (rozdz. 1). Po nim następuje prezentacja 

salezjańskiej tożsamości powołaniowej: zasady i cel formacji (rozdz. 2), wymiary formacji ze 

wskazaniem niektórych wartości i postaw, wymaganych od powołania salezjańskiego (rozdz. 

3) oraz niektóre linie strategiczne metodologii formacyjnej (rozdz. 4). 

Część druga koncentruje się na procesie formacyjnym, widzianym w perspektywie 

formacji ciągłej. Po wstępie, który nakreśla cechy charakterystyczne procesu formacyjnego 

                                                           
31

 VC 68 
32

 K 100 
33

 R 87 
34

 Cfr VC 68 
35

 KG 24, 147 
36

 KG 24, 244 



 28 

(rozdz. 5), następuje prezentacja różnych okresów i faz formacji początkowej aż do profesji 

wieczystej: przy każdej z faz wskazuje się jej istotę i cel, szczególne cechy charakterystyczne 

i jej niektóre warunki konieczne (rozdz. 6-11). Ostatni rozdział traktuje na temat formacji 

ciągłej (rozdz. 12)
37

. 

Cztery Załączniki kompletują dokument. Dwa podają wskazówki do opracowania 

Dyrektorium inspektorialnego – Sekcji Formacji i Planu inspektorialnego formacji. Trzeci 

obejmuje linie orientacyjne co do regulaminu studiów. Czwarty przedstawia niektóre 

znaczące dokumenty dla formacji. 

 

1.4.3 Odbiorcy Ratio 
 

17. Ratio jest tekstem wręczonym wszystkim salezjanom. Znajdują w niej oni troskę 

Zgromadzenia o świętość i jakość Jego członków. Współbracia w procesie formacji, w sposób 

szczególny, znajdują tutaj umotywowane zaproszenie do osobistej identyfikacji z powołaniem 

salezjańskim i przyjęcia z pełną świadomością ich zobowiązań. 

W sposób szczególny Ratio wręczona jest Inspektoriom i bezpośrednio zobowiązuje 

Inspektora i jego Radę, Dyrektorów wspólnot, Delegata inspektorialnego i Komisję 

inspektorialną do spraw formacji, Formatorów i wszystkich tych, którzy zatrudnieni są w 

animacji powołaniowej oraz formacji początkowej i ciągłej. 

Zdając sobie sprawę z zasad i kryteriów ogólnych Ratio, każdej Inspektorii powierzono 

zadanie ustalenia, za pośrednictwem różnych organów animacji i zarządu, „sposobu 

prowadzenia formacji stosownie do wymogów własnego kontekstu kulturowego, zgodnie ze 

wskazaniami Kościoła i Zgromadzenia”
38

. Odpowiedzialność ta wymaga ciągłej postawy 

refleksji i konfrontacji między tożsamością salezjańska a kontekstem kulturowym. Należy 

popierać w tej dziedzinie współpracę miedzy Inspektoriami o tym samym kontekście 

kulturowym. 

18. Przyjęcie ducha i intencji, które animują Ratio ze strony Inspektorii, wspólnoty 

odpowiedzialnej za inkulturację charyzmatu, wymaga aby ustanowiono klimat i mentalność 

formacyjną na poziomie inspektorialnym, służbę animacji i władzę, która dałaby rzeczywisty 

priorytet trosce o powołania i stworzyła grupę współbraci – zazwyczaj Delegat inspektorialny 

do spraw formacji i Komisja do spraw formacji – z rzeczywistymi możliwościami refleksji, 

weryfikacji i propozycji, która w zależności od Inspektora i jego Rady, czułaby się 

odpowiedzialna za animację i koordynację działań formacyjnych na różnych poziomach. 

Przejawem odpowiedzialności Inspektorii w stosunku do Ratio jest opracowanie: 

- Dyrektorium inspektorialnego – sektora formacji, który przekłada zasady i wymagania 

Ratio w precyzyjne normy, przystosowane do warunków lokalnych
39

. 

- Inspektorialny plan formacji, plan formacji początkowej i ciągłej, który obejmuje cele, 

palące potrzeby i priorytety oraz ustalone konkretne linie operatywne – w zgodności z Ratio – 

po uważnym i uaktualnionym odczytaniu sytuacji, w jakiej prowadzona jest  formacja i na jej 

podstawie. Plan gwarantuje stopniowość i organiczność działania, pozwala na weryfikację i 

ciągłe dostosowywanie się do sytuacji oraz pomaga przezwyciężyć ryzyko improwizacji i 

natychmiastowości
40

. 

                                                           
37

 Każdy rozdział Ratio zawiera, prawie zawsze na końcu, sekcję która nosi tytuł Ukierunkowania i normy dla 

praktyki formacyjnej. Sekcja ta zbiera niektóre wskazówki już zawarte w rozdziale i dołącza inne znaczące 

elementy normatywne lub o charakterze ukierunkowania dla praktyki formacyjnej. Ratio jest dokumentem 

zarządzającym, a w dyspozycjach operatywnych, gdziekolwiek by się znajdowały, normatywnym (FSDB 20). 

Sekcja Ukierunkowania i normy dla praktyki formacyjnej nie zawiera więc wszystkich wskazówek 

normatywnych obecnych w Ratio.          
38

 K 101; cfr ISM 363 
39

 Cfr R 87; ISM 365 
40

 Cfr ISM 366 



 29 

Ukierunkowania i normy dla praktyki 

 

19. Charyzmat Księdza Bosko jako Założyciela „jest zasadą jedności Zgromadzenia, a ze 

względu na swą żywotność jest źródłem rozmaitych sposobów przeżywania tego samego 

powołania salezjańskiego. Formacja jest więc równocześnie jednolita w treściach istotnych 

oraz zróżnicowana w konkretnych przejawach: przyjmuje i rozwija wszystko, co jest 

prawdziwe, co godne, co sprawiedliwe w różnych kulturach”
41

. 

Pluralizm w sposobie prowadzenia formacji salezjańskiej stosownie do wymogów 

własnego kontekstu kulturowego
42

 zakłada taką charyzmatyczną podstawę jedności. 

20. Formacja salezjanów „ma praktyczny przewodnik o zasięgu światowym, którym jest 

‘Ratio Fundamentalis Institutionis et Studiorum’, a o zasięgu inspektorialnym Dyrektorium, 

zatwierdzone przez Przełożonego generalnego za zgodą jego Rady”.  

Ratio „przedstawia i rozwija w sposób całościowy i dydaktyczny zbiór zasad i norm 

dotyczących formacji, zawartych w Konstytucjach, w Regulaminach ogólnych i w innych 

dokumentach Kościoła i Zgromadzenia”
43

. 

Ratio stoi na służbie jedności i decentralizacji formacji z Zgromadzeniu. Jest więc 

dokumentem zarządzającym, a w dyspozycjach operatywnych, gdziekolwiek by się 

znajdowały, normatywnym. Powinno służyć jako podstawa do Dyrektorium inspektorialnego 

– sekcji formacji, regulaminu studiów i Inspektorialnego planu formacji. 

21. Inspektor i Delegat inspektorialny do spraw formacji zatroszczą się o to, aby Ratio i 

zeszyt „Kryteria i normy rozpoznania powołania salezjańskiego” były znane wszystkim 

współbraciom i stanowiły stały punkt odniesienia dla tych, którzy z różnych racji 

odpowiedzialni są w sektorze formacyjnym i powołaniowym (Rada i animatorzy 

inspektorialni, Dyrektorzy, formatorzy, spowiednicy itp.). 

22. Animowanie formacji jest pierwszym zadaniem Inspektora i jego Rady. Każda 

Inspektoria zapewni w zakresie formacji działania organiczne, zaprogramowane i 

koordynowane poprzez posługę zdolną do dostrzeżenia różnych sytuacji, refleksji, 

programowania i weryfikacji. 

W drodze zwyczajnej, posługa ta będzie pełniona przez Delegata inspektorialnego i 

Komisję inspektorialną do spraw formacji, w porozumieniu i z odpowiedzialnością Inspektora 

i jego Rady. 

23. Obowiązkiem wspólnoty inspektorialnej jest „ustalenie, za pośrednictwem różnych 

organów animacji i zarządu, sposobu prowadzenia formacji stosownie do wymogów 

własnego kontekstu kulturowego, zgodnie ze wskazaniami Kościoła i Zgromadzenia”
44

. 

Dyrektorium inspektorialne – Sekcja formacji, opracowane przez Kapitułę 

inspektorialną
45

 i zatwierdzone przez Przełożonego Generalnego za zgodą jego Rady, 

„przystosowuje do warunków lokalnych zasady i normy formacji salezjańskiej”
46

, 

przedstawione w Ratio. 

Każda inspektoria niech regularnie weryfikuje – zazwyczaj przez Komisję inspektorialną 

do spraw formacji lub, kiedy uzna to za stosowne, według należnej jej funkcji, przez Kapitułę 

inspektorialną – konkretne stosowanie Dyrektorium inspektorialnego – Sekcji Formacji. 

Inspektor poinformuje o tym Radcę do spraw formacji. 

24. W harmonii z Dyrektorium inspektorialnym, Inspektor niech popiera opracowanie 

Planu inspektorialnego formacji, jako ogólnego planu interwencji na poziomie formacji 

                                                           
41

 K 100 
42

 Cfr K 101 
43

 R 87 
44

 K 101 
45

 Cfr K 171, 4 
46

 R 87 



 30 

początkowej i ciągłej. Niech będzie on zbiorem kryteriów, celów, strategii i linii 

operatywnych; zapewni współodpowiedzialność i stopniowość działania oraz ustali zasady 

weryfikacji. Niech będzie owocem refleksji wspólnotowej na temat ukierunkowań kościelnych 

i salezjańskich, które dotyczą formacji. 

 

 

 

ROZDZIAŁ DRUGI 

 

Salezjańska tożsamość powołaniowa: zasady i cel formacji 

 

25. „Naszą żywą regułą jest Jezus Chrystus..., którego obecność odkrywamy w Księdzu 

Bosko, który swoje życie poświęcił młodzieży”
47

. To stwierdzenie Konstytucji syntetycznie 

wyraża powołanie salezjanina: upodobnienie się do Jezusa Chrystusa i poświęcenie życia 

młodzieży, jak Ksiądz Bosko. 

Cała formacja, początkowa i ciągła, polega na przyjęciu i urzeczywistnieniu w osobach i 

wspólnotach tej tożsamości. Do jej rozwoju pobudzają: zaangażowanie każdego kandydata i 

każdego współbrata, działanie animatorów oraz cały plan formacji. 

Dlatego tożsamość salezjańska jest podstawą jedności i przynależności do Zgromadzenia, 

w całej Jego rozciągłości światowej. Jest sercem całej formacji; od niej bierze swój początek 

proces formacyjny i do niej ciągle się odwołuje. Jest kryterium określającym rozpoznanie 

powołania. 

 

2.1 Salezjańska tożsamość powołaniowa 

 

26. Ksiądz Bosko Założyciel, „człowiek Boży i człowiek młodzieży”, człowiek Kościoła 

i człowiek swoich czasów, animator planu duchowości apostolskiej, jest dla salezjanina nie 

tylko stałym punktem odniesienia, lecz także normą życia. W Jego doświadczeniu 

powołaniowym i doświadczeniu pierwszej wspólnoty na Valdocco odnajduje się realizację 

oryginału tożsamości salezjańskiej. W Konstytucjach, przejawie charyzmatycznej 

świadomości Zgromadzenia, zatwierdzonych przez Kościół, zawarte jest jego najbardziej 

miarodajne sformułowanie. 

W Księdzu Bosko i w salezjańskim planie konstytucyjnym wyłaniają się te elementy, które 

określają „oryginalny styl życia i działania”
48

, wzbudzony przez Ducha Świętego w Kościele 

jako „specyficzną formę życia zakonnego”
49

, w którym „odnajdujemy drogę naszego 

uświęcenia”
50

. Nazywając swoich synów Salezjanami, Ksiądz Bosko chciał podkreślić 

harmonię duchową i duszpasterską ze Świętym Franciszkiem Salezym, w którym podziwiał 

przede wszystkim dobroć i gorliwość duszpasterską
51

. 

Tak jak u Księdza Bosko, tak też u każdego salezjanina, w doświadczeniu 

powołaniowym, które staje się konkretną drogą historyczną i biograficzną, spotykają się 

inicjatywa Boga i zamysł ludzki
52

. Tak jak u Księdza Bosko, tak też u każdego salezjanina, 

osobiste powołanie łączy się z powołaniem wspólnoty, nosicielki charyzmatu i 

odpowiedzialnej za posłannictwo. 

 

                                                           
47

 K 196 
48

 K 10 
49

 K 2 
50

 K 2 
51

 Cfr K 4. 9 
52

 Cfr K 1 



 31 

2.1.1 Plan konsekracji apostolskiej 

 

27. Powołanie salezjańskie – mówią nam Konstytucje – jest szczególnym realizowaniem 

powołania otrzymanego na Chrzcie świętym, które profesja zakonna ponawia i potwierdza, 

„nadając mu bardziej głęboki i pełny wyraz”
53

. 

Życie salezjanina jako ucznia Pana znaczone jest konsekracją apostolską: łaską Ojca, 

który go konsekruje przez dar swego Ducha, osadza go w Chrystusie i posyła, aby był w 

Kościele budowniczym Królestwa Bożego jako znak i nosiciel Jego miłości do młodzieży, 

zwłaszcza najuboższej
54

. 

W akcie profesji zakonnej nasza konsekracja apostolska znajduje swoje najbardziej 

znaczące wyrażenie. Jest ona „znakiem spotkania miłości: Boga, który powołuje i ucznia, 

który odpowiada oddając się całkowicie jemu i braciom”
55

. 

28. Ten dar Ducha, który jest charyzmatem salezjańskim, podczas gdy powoduje 

szczególne upodobnienie się do Chrystusa niesie ze sobą szczególną wrażliwość 

ewangeliczną, która inspiruje całe życie salezjanina, jego styl świętości i realizację 

posłannictwa:
56

 

- charakteryzuje jego doświadczenie teologalne: relacja z Ojcem, którego ojcostwa i 

miłosierdzia doświadcza codziennie; z Synem, Apostołem Ojca i Dobrym Pasterzem, z 

którym stara się coraz bardzie identyfikować; i z Duchem Świętym, od którego czerpie łaskę 

dla swego uświęcenia i energię dla swej wierności; 

- zaznacza swoją relację z Kościołem, Ciałem Chrystusa, które kocha i którego czuje się 

żywą częścią oraz dla którego wzrostu niestrudzenie pracuje
57

; 

- podkreśla niektóre aspekty szczególne w zakresie ascezy, które mogą być określone 

tymi kluczowymi słowami: praca, umiarkowanie, dobroć i kompetencja w zadaniach 

wychowawczych, stosunek braterski
58

; 

- nadaje swojemu życiu szczególny ton maryjny w relacji z Maryją Niepokalaną i 

Wspomożycielką, obrazem jego duchowości i oparciem jego powołania. Kontempluje Ją jako 

uczennicę Chrystusa, która wypowiedziała swoje „Tak” na boski plan Wcielenia oraz idzie za 

Nią jako współpracowniczką w dziele odkupienia i wyobrażeniem Kościoła; 

- determinuje swą wizję rzeczywistości i swoje zobowiązanie w historii. 

29. Dla salezjanina, sequela Christi dokonuje się poprzez życie programem apostolskim 

Księdza Bosko
59

. 

„Jedynym w swoim rodzaju wezwaniem Chrystus zaprasza nas do naśladowania Go w 

Jego zbawczym dziele i sposobie życia dziewiczego i ubogiego, które wybrał dla siebie; a my, 

poprzez jedyną odpowiedź miłości, wiedzeni łaską Ducha Świętego i naśladując przykład 

Apostołów, zgadzamy się pozostawić wszystko i gromadzimy się we wspólnoty, aby 

pracować lepiej z Nim dla Królestwa Bożego. Jedyna jest więc nasza konsekracja 

salezjańska: nierozerwalnie apostolska i zakonna”
60

. 

Tak więc salezjanin łączy się całkowicie z Bogiem, którego kocha nade wszystko, i jego 

planem zbawienia. Jego życie wypływa z głębokiego doświadczenia Boga i wyzwań 

posłannictwa
61

. Jest konsekrowany dla posłannictwa, które nadaje całemu jego życiu swój 

                                                           
53

 K 23 
54

 K 3 
55

 K 23 
56

 Cfr K 10 
57

 Cfr K 13 
58

 Cfr ACG 357, str. 17-18 
59

 Cfr K 96 
60

 Plan życia Salezjanów Księdza Bosko, str. 98-99 
61

 Cfr CG 24, 152; VC 73 



 32 

konkretny wyraz
62

. Wezwanie Boga dociera do niego poprzez doświadczenie posłannictwa 

młodzieżowego; często tutaj rozpoczyna się naśladowanie Chrystusa. W posłannictwie 

angażują się, objawiają i wzrastają w nim dary konsekracji. Jedyny prąd miłości przyciąga go 

do Boga i kieruje ku młodzieży
63

. Przeżywa on pracę wychowawczą z młodzieżą jako akt 

kultu i możliwość spotkania z Bogiem. 

W „łasce jedności”
64

 łączą się aspekty tworzące plan salezjańskiego życia apostolskiego. 

 

2.1.1.1 Wychowawca i duszpasterz młodzieży ożywiony miłością duszpasterską 

 

30. Życie salezjanina, tak jak życie Księdza Bosko, charakteryzuje się umiłowaniem 

młodzieży, a spośród niej przede wszystkim „młodzieży ubogiej, opuszczonej i zagrożonej”
65

. 

Służba jej nadaje jedności całemu jego życiu: „Wystarczy, żebyście byli młodymi, abym was 

bardzo kochał”
66

, „Dla was studiuję, dla was pracuje, dla was żyję i za was jestem gotów 

także oddać życie”
67

. 

Umiłowanie, przez Księdza Bosko i każdego salezjanina, młodzieży oraz oddanie 

samego siebie za nią jest owocem miłości duszpasterskiej, tj. „szczególnej komunii miłości z 

Chrystusem”
68

, a nie tylko owocem wysiłków wychowawczych lub hojności wrażliwego 

serca na ich potrzeby. 

Miłość duszpasterska, miłość do Chrystusa kontemplowanego jako Dobrego Pasterza 

oraz miłość do młodzieży, staje się dla salezjanina planem życia, drogą świętości, wyrazem 

przymierza z Bogiem oraz wolą upodobnienia się do Chrystusa. Poprzez Młodzież Pan 

wchodzi w życie salezjanina i zajmuje tam główne miejsce; niepokój Chrystusa Odkupiciela 

znajduje swe echo w motcie Da mihi animas, cetera tolle, które stanowi punkt unifikujący 

całe jego życie. 

31. Miłość duszpasterska przyjmuje u Księdza Bosko dalsze określenie jako miłość 

wychowawcza. Wyraża się ona w miłości konkretnej, uosobionej, która angażuje i szuka 

całkowitego zbawienia młodzieży; jednym ofiaruje chleb, innym kompetencje zawodowe i 

formację kulturalną; wszystkim wyznacza drogę, która otwiera ich na prawdę, nakłania ich do 

budowania odpowiedzialnej wolności oraz prowadzi do spotkania z Chrystusem 

Zmartwychwstałym. 

Działając według kryteriów oratorium, salezjanin odpowiada na potrzeby młodzieży, 

dając w ten sposób początek szerokiej gamie aktywności i dzieł, z których każde jest 

„domem”, „szkołą”, „parafią” i „podwórkiem”
69

. Jego hojny i innowatorski zapał w imię 

Ewangelii jest sposobem bycia Kościołem i przekłada się w znaczące plany młodzieżowe 

zarówno dla Kościoła jak też dla Zgromadzenia. 

32. Ponadto, „pasja apostolska, cała ożywiona gorliwością młodzieżową”
70

 nadaje 

służbie młodzieży szczególny ton: nazywa się „sercem oratoriańskim” i wyraża się poprzez 

metodę, którą Ksiądz Bosko nazwał Systemem prewencyjnym, opierającym się na rozumie, 

religii i dobroci
71

. Wzorując się na przykładzie i nauczaniu Księdza Bosko, salezjanin żyje 

doświadczeniem duchowym, pedagogicznym i duszpasterskim Systemu Prewencyjnego
72

. 

                                                           
62

 Cfr K 3 
63

 Cfr K 10 
64

 CGS 127 
65

 K 26; cfr CGS 47; CG 19 str. 101 
66

 Bosko J., Młodzieniec zaopatrzony, cfr Dzieła Wydane II, LAS Rzym, str. 187 
67

 K 14 
68

 VC 15 
69

 Cfr K 40 
70

 CGS 89 
71

 Cfr K 38 
72

 Cfr K 20 



 33 

Jego relacje z młodzieżą charakteryzują się serdecznością oraz przyjacielską i aktywną 

obecnością
73

, która popiera ich protagonizm. Przyjmuje z radością trudy i ofiary, które niesie 

ze sobą spotkanie z młodzieżą, przekonany że znajduje w nim swoją drogę świętości. 

To priorytetowe zaangażowanie na rzecz młodzieży łączy się harmonijnie z działalnością 

duszpasterską w środowiskach ludowych
74

 (krzewienie wiary w środowiskach ludowych, 

posługując się w tym celu zwłaszcza środkami społecznego przekazu
75

) i działalnością 

misyjną poprzez głoszenie Ewangelii ludom, które jej nie znają
76

. 

 

2.1.1.2 Członek odpowiedzialny za wspólnotę 

 

33. Salezjanin z racji powołania jest żywą częścią wspólnoty (lokalnej, inspektorialnej, 

światowej) i troszczy się o głębokie poczucie przynależności do niej. Powołanie salezjańskie 

jest jednocześnie powołaniem osobistym i wspólnotowym, w braterstwie, posłannictwie i 

duchowości. 

Ksiądz Bosko nigdy nie był działaczem samotnym; pragnął dzielenia się wszystkim i 

promował współpracę i współodpowiedzialność. Miał jasną świadomość, że jego powołanie 

musiało być współdzielone z innymi i przekazywane. 

Aspekt wspólnotowy jest dlatego jedną z cech najbardziej charakteryzujących tożsamość 

salezjańską. Salezjanin jest powołany do życia z innymi braćmi, aby dzielić się wszystkim w 

służbie na rzecz Królestwa Bożego wśród młodzieży. „Żyć i pracować razem – stwierdzają 

Konstytucje – to dla nas salezjanów wymóg zasadniczy i niezawodna droga do wypełnienia 

naszego powołania”
77

. 

W duchu wiary i wspierany przyjaźnią, salezjanin żyje duchem rodzinnym we wspólnocie 

i przyczynia się codziennie do budowania komunii wszystkich członków. 

Przekonany o tym, że posłannictwo powierzone jest wspólnocie, angażuje się w działania 

ze swoimi współbraćmi według wspólnej wizji i dzielonego we wszystkim planu. 

W modlitwie wspólnotowej czuje radość z obecności Pana i współdzieli doświadczenie 

duchowe. 

 

2.1.1.3 Świadek radykalności ewangelicznej  

 

34. Powodowany miłością duszpasterską i sensem posłannictwa, Ksiądz Bosko 

zaproponował swoim współpracownikom formę życia, która w stylu całkowicie opartym na 

wartościach Ewangelii, świadczyłaby o efektywnej solidarności z młodzieżą i Absolucie 

Boga, wprowadzając na horyzont wychowawczy radykalne świadectwo dóbr Królestwa 

Bożego
78

. „Często podkreślał, iż szczere praktykowanie ślubów wzmacnia więzi miłości 

braterskiej i zespolenie w działalności apostolskiej”
79

. 

Styl życia według rad posłuszeństwa, ubóstwa i czystości, oparty na miłości do 

Chrystusa i młodzieży, wyrosły na bazie solidnej dojrzałości ludzkiej, i wsparty życiem 

wspólnotowym i osobistą ascezą, świadczy, że potrzeba kochania, dążność do posiadania i 

wolność decydowania o własnym życiu, aspekty dotyczące głębokich inklinacji istoty 

ludzkiej, uzyskują swój ostateczny sens w Chrystusie Zbawicielu
80

. Jest to bogate 

doświadczenie wartości ewangelicznych i ludzkich. 

                                                           
73

 Cfr K 39 
74

 Cfr K 29 
75

 Cfr K 6 
76

 Cfr K 30 
77

 K 49 
78

 Cfr VC 96; CG 24, 152 
79

 K 61 
80

 Cfr K 62 



 34 

Praktykowanie rad ewangelicznych ukazuje w sposób szczególny „Da mihi animas, 

cetera tolle, które charakteryzuje mistykę i ascezę apostolską salezjanina; stanowi zasadę 

tożsamości i kryterium formatywne. 

 

2.1.1.4 Animator komunii w duchu i posłannictwie Księdza Bosko 

 

35. „Każdy salezjanin jest animatorem i przysposabia się zawsze, by bardziej nim być”
81

. 

Powołanie Księdza Bosko rozwinęło się w taki sposób, że stało się powołaniem dzielącym się 

wszystkim ze wszystkimi, posłannictwem przeżywanym razem i doświadczeniem świętości w 

komunii darów. Już od początku Oratorium byli księża diecezjalni i osoby świeckie, 

mężczyźni i kobiety, którzy w klimacie rodzinnym angażowali się w tym samym duchu i z 

tymi samymi celami w Jego apostolat. Jeszcze inni czuli się uczestnikami i współpracowali w 

różnych formach dla dobra młodzieży.  

W ten sposób apostolski zapał Księdza Bosko stał się wspólnym zobowiązaniem tych, 

którzy przyłączyli się do jego dzieła. Jego gorliwość o zbawienie dusz, jego styl kontaktu z 

młodzieżą, jego metoda wychowawcza i duchowość stały się dziedzictwem Rodziny i szeroko 

rozumianego Ruchu.  

Salezjanin nie może myśleć w sposób integralny o swoim powołaniu w Kościele bez 

odniesienia do tych, którzy wraz z nim są nosicielami woli Założyciela
82

. Poprzez profesję 

wstępuje on do Zgromadzenia Salezjańskiego i zostaje umiejscowiony w Rodzinie 

salezjańskiej, w której wraz z innymi członkami, wezwanymi do przeżywania różnych 

planów powołaniowych, dzieli ducha i posłannictwo właściwe charyzmatowi Księdza Bosko 

oraz zobowiązanie do wierności poprzez wspólną formację
83

. Podejmuje się 

odpowiedzialności za „utrzymanie jedności ducha oraz pobudzanie do dialogu i braterskiej 

współpracy w celu wzajemnego ubogacania się i większej skuteczności apostolskiej
84

. 

36. We wspólnocie wychowawczo-duszpasterskiej (WWD) salezjanin znajduje przejaw 

codziennej i konkretnej komunii salezjańskiej. W niej współdzieli ducha, przeżywa 

uzupełnianie się powołań i ról oraz wspólnie się formuje. We wspólnocie salezjańskiej pełni 

on zadanie animacji, sprzyjając współpracy i współodpowiedzialności wszystkich. 

Zakres komunii poszerza się oprócz dzieł salezjańskich na terytorium i w Kościele 

lokalnym przede wszystkim o odniesienie do szeroko rozumianego ruchu osób, które 

pociągane są charyzmatem i duchowością Księdza Bosko lub które pracują z młodzieżą. 

  

 

 2.1.1.5 Umiejscowiony w Kościele, otwarty na historię i dialog z rzeczywistością 

 

37. Otwarty na działanie Ducha Świętego, Ksiądz Bosko potrafił interpretować znaki 

czasu i odpowiadać w sposób jasny, kreatywny i konkretny na ciągle wyłaniające się 

wymagania
85

. Stosunek do rzeczywistości wszedł w tkankę jego powołania. Żył osobiście 

historią Kościoła i historią swej Ojczyzny. Potrafił uchwycić jej złożoność i umiejscowić się 

w niej jako protagonista. Kontekst historyczny stał się dla niego wyzwaniem i nalegającym 

zaproszeniem do jego oceny i działania. „Zawsze szedłem do przodu tak, jak Pan mnie 

natchnął i okoliczności tego wymagały”
86

. 

                                                           
81

 CG 24, 159 
82

 Cfr CGS 151 
83

 Cfr CG 24, 142 
84

 K 5 
85

 Cfr VC 9 
86

 Cfr MB VI, str. 381 



 35 

Otwarty na rzeczywistość, salezjanin staje się szczególnie wrażliwym na sytuacje 

młodzieży, środowisk ludowych i sytuacje misyjne, wobec których czuje się obarczony 

odpowiedzialnością charyzmatyczną
87

. 

Stara się zrozumieć zjawiska kulturowe, które dzisiaj znaczą życie, dokonuje uważnej i 

zaangażowanej nad nimi refleksji, odczuwa je w perspektywie Odkupienia, przynaglony 

przez „da mihi animas” i „Królestwo, które nadchodzi”
88

 oraz dostrzega w nich ciągłe 

wyzwanie, które domaga się odpowiedzi konkretnych, twórczych i odważnych. 

Konfrontacja z rzeczywistością pobudza wzrost tożsamości powołaniowej we wierności 

Księdzu Bosko i wyzwaniom czasów. 

 

2.1.2 Różne formy tożsamości powołaniowej 

 

38. Ksiądz Bosko życzył sobie, aby jedyny plan salezjańskiej konsekracji apostolskiej 

wyrażał się w swej pełni w dwóch formach, które są mu właściwe: formie salezjanina kapłana 

[lub diakona] i formie salezjanina koadiutora. Żyją oni tą samą profesją i uczestniczą w tej 

samej wspólnocie życia i działania. 

Powołanie salezjanina kapłana [lub diakona] i salezjanina koadiutora są dwoma formami 

uzupełniającymi się, które ubogacają życie braterskie i apostolskie, wnosząc ich wkład 

specyficzny
89

. 

 

2.1.2.1 Salezjanin kapłan 

 

39. Salezjanin kapłan [lub diakon] łączy w sobie dary konsekracji salezjańskiej oraz dary 

posługi duszpasterskiej, lecz w taki sposób, że konsekracja salezjańska określa jego 

oryginalny sposób bycia kapłanem i sprawowania posługi. Jako znak sakramentalny 

Chrystusa, Dobrego Pasterza, z którego czerpie swą miłość duszpasterską, stara się „zbawiać” 

młodzież, pracując w kontekście swej wspólnoty. 

Jego wkład specyficzny w działanie apostolskie wspólnoty polega na potrójnej posłudze. 

Poprzez posługę Słowa, niesie on słowo Chrystusa w najbardziej różnorodne sytuacje i w 

różnych formach głoszenia, pomocy i rady, oświecenia doświadczenia młodzieży, 

ukierunkowania ich planów i dzieł oraz zmiany ich życia. 

Jego posługa uświęcania ma różne wyrazy realizacji, lecz moment najbardziej znaczący i 

skuteczny polega na posłudze wprowadzenia do życia w Chrystusie, modlitwie liturgicznej i 

celebrowaniu Sakramentów, szczególnie Eucharystii i Pojednania. 

Całe jego prowadzenie „animacji wspólnoty chrześcijańskiej” zmierza do służenia 

jedności w różnych wspólnotach – wspólnota salezjańska i inne wspólnoty o szerszym 

zasięgu: Wspólnota Wychowawczo-Duszpasterska, Rodzina Salezjańska i Ruch Salezjański. 

Potrafi animować różne salezjańskie środowiska duszpasterskie. 

 

2.1.2.2 Salezjanin koadiutor
90

 

 

40. Salezjanin koadiutor „łączy w sobie dary konsekracji i osoby świeckiej”
91

, żyjąc 

aspektem świeckości jako osoba konsekrowana. 

                                                           
87

 Cfr ISM 15-17 
88

 K 11 
89

 Cfr K 45 
90

 W tym, co dotyczy powołania i formacji salezjanina koadiutora cfr Koadiutor Salezjański. Historia, 

Duszpasterstwo powołaniowe i Formacja. Wydawnictwo SDB, Rzym 1989 
91

 CGS 24, 154 



 36 

Działa przeważnie w miejscu pracy świeckiej, świadcząc o radykalnej miłości do 

Chrystusa i wyróżniając się swoją kompetencją zawodową. 

„Obecność salezjanina jako osoby świeckiej ubogaca działanie apostolskie wspólnoty: 

uobecnia salezjanom kapłanom wartości życia zakonnego osoby świeckiej i na stałe wzywa 

do żywej współpracy z osobami świeckimi, przypomina salezjaninowi księdzu wizję i 

zaangażowanie apostolskie bardzo konkretne i złożone, które wykracza poza działalność 

kapłańską i katechetyczną w ścisłym znaczeniu”
92

. 

Jego postać jest szczególnie znacząca w pewnych kontekstach, gdzie kapłan widziany 

jest jako postać sakralna lub kultyczna. Poprzez swoją konsekrację ukazuje on obecność Boga 

w codzienności, znaczenie stania się uczniami wcześniej niż nauczycielami i świadczy o 

przekonanej wierze, która nie jest związana z obowiązkami wynikającymi z pełnienia funkcji 

i posług
93

. 

Postać salezjanina koadiutora jest także postacią-zwornikiem między osobami 

konsekrowanymi a świeckimi wewnątrz samej Wspólnoty Wychowawczo Duszpasterskiej. 

„Braciom konsekrowanym przypomina o wartościach rzeczywistości świeckich; braciom 

świeckim przypomina o wartości całkowitego poświęcenia się Bogu na rzecz Królestwa 

Bożego. Wszystkim oferuje szczególną wrażliwość na świat pracy, zwrócenie uwagi na 

terytorium oraz na wymogi profesjonalności, poprzez którą przechodzi jego działanie 

wychowawcze i duszpasterskie”
94

. 

 

2.2 Formacja na służbie tożsamości salezjańskiej 

 

41. Identyfikacja z powołaniem określa perspektywę formacji. Innymi słowy: tożsamość 

salezjańska charakteryzuje naszą formację, która nie może być formacją ogólną, i specyfikuje 

jej zasadnicze zadania i wymagania. 

 

2.2.1 Formacja jest określona tożsamością salezjańską 

 

„Zakonno-apostolski charakter powołania salezjańskiego – stwierdzają Konstytucje – 

wytycza specyficzny kierunek naszej formacji”
95

. Tożsamość konsekrowanego apostoła, 

jakim był Ksiądz Bosko, stanowi wytyczną procesu formacyjnego. 

Rzeczywiście, poprzez formację realizuje się identyfikacja charyzmatyczna i zdobywa się 

konieczną dojrzałość, aby żyć i działać zgodne z charyzmatem założycielskim
96

: od 

pierwszego stanu entuzjazmu emotywnego ku Księdzu Bosko i jego posłannictwu 

młodzieżowemu dochodzi się do prawdziwego upodobnienia do Chrystusa, głębokiej 

identyfikacji z Założycielem, przyjęcia Konstytucji jako Reguły życia i kryterium tożsamości 

oraz do mocnego poczucia przynależności do Zgromadzenia i wspólnoty inspektorialnej. 

Bliska relacja,  zachodząca między formacją a tożsamością „pociąga za sobą dla każdego 

członka pilne studium ducha Instytutu przynależności, jego historii i jego posłannictwa, aby 

polepszyć jego przyswojenie osobiste i wspólnotowe”
97

. Podkreśla znaczenie 

„salezjańskości”, tj. dziedzictwa duchowego i „mens” Zgromadzenia, które powinny być 

sukcesywnie studiowane, przyswajane i kultywowane. 

                                                           
92

 Salezjanin Koadiutor, str. 116 
93

 Cfr Vecchi J. Ojciec konsekruje nas i wysyła, ACG 365 (1998), str. 38 
94

 CG 24, 154 
95

 K 97 
96

 Cfr Kongregacja do spraw Instytutów o Życiu Konsekrowanym i Stowarzyszeń o Życiu Apostolskim, 

Współpraca miedzy Instytutami w zakresie formacji, 7 
97

 VC 71 



 37 

Ponieważ forma kapłańska [lub diakońska] i forma osób świeckich stanowią część 

integrującą salezjańskiej tożsamości powołaniowej, trzeba aby formacja, od samego początku 

procesu formacyjnego, była adekwatna do specyficznej tożsamości. 

 

2.2.2 Formacja troszczy się w formie ciągłej o tożsamość  

 

Powołanie salezjanina jest rzeczywistością zawsze w ruchu. Jest to droga ciągłej 

odpowiedzi Ojcu w naśladowaniu Chrystusa za przykładem Księdza Bosko. Wymaga stałego 

otwarcia i rozpoznania w obliczu dokonujących się zmian w życiu Kościoła i świata, 

szczególnie w życiu młodzieży i środowisk ludowych. 

Tak więc formacja – jako proces przyswajania tożsamości – jest zobowiązaniem, które 

trwa całe życie, formacją ciągłą, aby być i stawać się salezjanami w różnym okresie życia 

oraz aby przeżywać po salezjańsku każdą sytuację. Jest w rzeczywistości odpowiedzią, która 

stale nas interpeluje. Jest zadaniem Zgromadzenia i każdego współbrata. 

Każdego dnia salezjanin przekłada swą tożsamość apostoła młodzieży w doświadczenie 

życia. 

 

2.2.3 Formacja przekazuje tożsamość kontekstowi kulturowemu 

 

Powołanie salezjańskie przemierza przestrzenie i czasy oraz realizuje się na wszystkich 

długościach geograficznych, przyjmując przejawy wierności zawsze nowe i bogate. 

Salezjanin, powołany do wcielenia się wśród młodzieży określonego miejsca i kultury, 

potrzebuje formacji kulturowej. 

Poprzez rozeznanie i dialog z własnym kontekstem, stara się on nasycić wartościami 

ewangelicznymi i salezjańskimi własne kryteria życia oraz zakorzenić doświadczenie 

salezjańskie we własnym kontekście. Z tego płodnego odniesienia wypływają style życia i 

metody duszpasterskie bardziej skuteczne ponieważ zgodne z charyzmatem założenia i 

działaniem jednoczącym Ducha Świętego
98

. 

 

2.2.4 Formacja przyczynia się do rozwoju tożsamości według darów osobistych 

 

44. Powołanie salezjańskie znalazło swą paradygmatyczną realizację w Księdzu Bosko 

oraz swą najoryginalniejszą formę historyczną w pierwszej wspólnocie na Valdocco. 

Z pewnością realizacje osobiste jedynej tożsamości salezjańskiej mają oblicza i historie 

różne według darów, które każdy otrzymał od Boga. Historia „świętości salezjańskiej” i 

inteligentne odczytanie doświadczeń współbraci, którzy w pełni żyli salezjańskim planem 

ewangelicznym, uwypukla komunię w wierności i różnorodność osobistych oddźwięków 

charyzmatu. 

Podkreśla to konieczność istnienia formacji, która potrafiłaby komunikować ten sam 

rdzeń tożsamości, te same wartości nośne, te same zasadnicze cechy charakterystyczne oraz tę 

samą „kulturę salezjańską”
99

 i jednocześnie przynaglałaby każdego współbrata do wyrażenia 

w swoim powołaniu otrzymanych darów i odnalezienia w nim drogi swej pełnej realizacji w 

Chrystusie
100

. 

Identyfikacja salezjańska każdego współbrata i uosobienie tożsamości salezjańskiej 

stanowią ciągłe zadanie formacji jako postawy osobistej i odpowiedzialności wspólnotowej.  

 

 

                                                           
98

 Cfr VC 80 
99

 Cfr VC 80 
100

 Cfr K 22 



 38 

2.2.5 Formacja pomaga żyć tożsamością w komunii powołań 

 

Formacja daje salezjaninowi mocne poczucie swej specyficznej tożsamości, otwiera na 

komunię, w duchu salezjańskim i posłannictwie, z członkami Rodziny salezjańskiej, którzy 

żyją według planów powołaniowych różnych i wprowadza w szeroką komunię licznych 

wyrażeń powołania chrześcijańskiego. Komunia będzie tym bardziej trwała „im bardziej jasna 

będzie tożsamość powołaniowa każdego członka oraz im większe będzie zrozumienie, 

szacunek i dowartościowanie różnych powołań”
101

. 

W konsekwencji, inicjatywy współpracy z grupami Rodziny salezjańskiej i innymi 

Instytutami w dziedzinie formacji lub wspólna formacja salezjanów i współpracowników 

świeckich, jeśli są dobrze prowadzone, wnoszą wkład do „większego docenienia chryzmatu 

własnego i innych...” i dają „wymowne świadectwo komunii, do której wezwany jest Kościół 

Boskim powołaniem”
102

. 

Formacja zmierzająca do komunii w wartościach salezjańskich powoduje wzrost 

świadomości zadania animacji charyzmatycznej i przysposabia do niego. 

 

Ukierunkowania i normy praktyczne 

 

46. Tożsamość salezjańska jest zasadniczym punktem odniesienia dla formacji 

początkowej i ciągłej. „Zakonno-apostolski charakter powołania salezjańskiego wytycza 

specyficzny kierunek naszej formacji, niezbędny dla życia i dla jedności Zgromadzenia”
103

. 

47. Każdy salezjanin, powołany do identyfikowania się z Chrystusem jak czynił to Ksiądz 

Bosko, niech troszczy się o więź z Założycielem, przyjmie Konstytucje jako „księgę życia”
104

, 

zachowuje harmonijnie świadomość charyzmatyczną Zgromadzenia, pozna i przyjmie Jego 

ukierunkowania, szczególnie Kapituł Generalnych, Przełożonego Generalnego i jego Rady 

oraz wzmocni poczucie przynależności do swojej Inspektorii. 

48. W sposób szczególny należy zwrócić uwagę na konfrontację osobistą i wspólnotową z 

Konstytucjami, które „zawierają bogactwo duchowe tradycji Salezjanów Księdza Bosko i 

określają program apostolski naszego Towarzystwa”
105

. 

49. Każdy salezjanin, kleryk lub koadiutor, niech  przyjmie podczas drogi formacyjnej 

cechy charakterystyczne swej specyficznej formy powołaniowej. 

Animatorzy duszpasterstwa powołaniowego i formacji niech ukażą i docenią różne formy 

tożsamości salezjańskiej – salezjanina koadiutora, salezjanina kapłana i salezjanina diakona 

stałego. 

Programy formacji początkowej niech zapewnią wszystkim współbraciom „curriculum 

formacji na równorzędnym poziomie, z tymi samymi fazami oraz podobnymi celami i 

treściami” i będą uważne na rozróżnienia warunkowane specyficznym powołaniem każdego, 

osobistymi przymiotami i uzdolnieniami oraz zadaniem naszego apostolatu
106

. 

50. Wszyscy współbracia niech pogłębiają ducha salezjańskiego i kultywują poważną i 

uaktualnioną świadomość historii, duchowości oraz dziedzictwa pedagogicznego i 

duszpasterskiego, właściwego naszemu charyzmatowi
107

. Odpowiedzialni na szczeblach 

                                                           
101

 CGS 24, 138 
102

 Cfr Kongregacja do spraw Instytutów o Życiu Konsekrowanym i Stowarzyszeń o Życiu Apostolskim, 

Współpraca miedzy Instytutami w zakresie formacji, 8 
103

 K 97 
104

 K 196 
105

 K 192; cfr Vecchi J., konsekruje nas i wysyła, ACG 365, str. 23; cfr Program życia Salezjanów Księdza 

Bosko, Rzym 1986; Słowo Boże a duch salezjański. Poszukiwania na temat wymiaru biblijnego Konstytucji 

Rodziny Salezjańskiej, pod redakcją Salezjańskiego Stowarzyszenia Biblijnego 1995 
106

 Cfr K 106 
107

 Cfr Vecchi J., Dla was studiuję, ACG 361, str. 39 



 39 

inspektorialnych niech zapewnią warunki i popierają inicjatywy takich studiów podczas 

formacji początkowej i ciągłej. 

51. Dyrektorium inspektorialne niech zawiera wskazówki ogólne dla studium 

„salezjańskości” podczas formacji początkowej, wymagane przez Ratio
108

. Inspektorialny 

program formacji niech wyszczególni program stopniowy i systematyczny treści. 

Każda inspektoria lub Grupa Inspektorii zatroszczy się o przygotowanie ekspertów w 

dziedzinie „salezjańskości”, wykorzystując posługę UPS-u
109

  lub innych kwalifikowanych 

ośrodków salezjańskich. 

Każda Inspektoria niech zagwarantuje ciągłe uaktualnianie środków koniecznych do 

poznawania, studiów i nauczania „salezjańskości”; niech stworzy i wspiera „bibliotekę 

salezjańskości”, wystarczająco skompletowaną i uaktualnioną. 

52. Każdy współbrat niech troszczy się poznawanie i poczucie przynależności do Rodziny 

salezjańskiej, staje się dyspozycyjnym do wzajemnej i wspólnej formacji oraz przysposabia się 

do zadań animatora w zakresie Rodziny salezjańskiej. 

53. Docenienie i spotkanie się różnych charyzmatów i różnych form duchowości może 

sprzyjać komunii darów i pogłębieniu własnej tożsamości powołaniowej. 

W czasie formacji początkowej, podczas gdy dojrzewa identyfikacja salezjańska i 

poczucie przynależności do Zgromadzenia, niech się przewidzi i dowartościuje okazje 

współdzielenia się doświadczeniem z członkami innych form życia konsekrowanego lub 

zaangażowania chrześcijańskiego. Nie jest jednak wskazane uczestnictwo systematyczne i 

stałe w przejawach innych duchowości
110

. 

Szczególne doświadczenie komunii dają inicjatywy (spotkania, programy, ośrodki) 

współpracy między Instytutami w zakresie formacji, z zachowaniem właściwego stosunku 

między tożsamością każdego Instytutu a komunią w różnorodności i z zapewnieniem żywotnej 

komunikacji własnego charyzmatu
111

. 

Po formacji początkowej uczestnictwo lub posługa opieki duchowej nad ruchami 

kościelnymi niech będzie uzgadniana z własnym przełożonym. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
108

 Cfr CG 21, 259; zobacz Załącznik nr 3 Linie orientujące dotyczące regulaminu studiów 
109

 Cfr CG 21, 337 
110

 Cfr Kongregacja do spraw Instytutów o Życiu Konsekrowanym i Stowarzyszeń o Życiu Apostolskim, Życie 

braterskie we wspólnocie, 46; cfr Vecchi J., Salezjanie i Ruchy kościelne, ACG 338 (1991), str. 38-44 
111

 Cfr Kongregacja do spraw Instytutów o Życiu Konsekrowanym i Stowarzyszeń o Życiu Apostolskim, 

Współpraca miedzy Instytutami w zakresie formacji, 9 



 40 

ROZDZIAŁ TRZECI 

 

 

WYMIARY FORMACJI:  WARTOŚCI I POSTAWY 

 

54. „Każdy z nas jest powołany przez Boga, aby stanowić cząstkę Towarzystwa 

Salezjańskiego. W tym celu otrzymuje od Niego dary osobiste a odpowiadając wiernie na to 

wezwanie, znajduje drogę pełnej realizacji siebie w Chrystusie”
112

. 

Powołanie jest wezwaniem, które dociera poprzez mediacje i okoliczności zewnętrzne, 

lecz jest w pierwszym miejscu wezwaniem Bożym, które się objawia poprzez ogół darów 

osobistych (aspiracje, oczekiwania, programy, jakość), dzieło Ducha Świętego, które 

harmonizują z salezjańskim projektem powołaniowym i które czynią zdolnym do 

przeżywania go. To powołanie rozpoznaje się w osobie; angażuje ono ją całkowicie we 

wszystkich swych wymiarach i na całe życie. 

Jest zadaniem formacji pomóc rozpoznać, interioryzować i rozwijać wartości i postawy, 

które stanowią o przydatności powołaniowej, która jest znakiem wezwania i owocem 

odpowiedzi. 

W konsekwencji, formacja powinna być integralna: obejmuje wymiar ludzki, duchowy, 

intelektualny i duszpasterski
113

. Istnieją wymiary, które integrują się między sobą, są współ-

obecne i odnoszą się wzajemnie do siebie
114

; nie mogą być pomyślane oddzielnie, lecz 

„powinny być zharmonizowane w jedną żywotną całość”
115

. 

Z drugiej strony, formacja jest ciągła i dynamiczna. Wymiary, o których się mówi i 

elementy, które ją tworzą nie mogą być rozważane w formie statycznej, tak jakby były 

warunkami, które się spełniają lub celami, które się osiąga raz na zawsze. Trzeba je widzieć w 

dynamizmie i według rozwoju każdej osoby, w perspektywie ciągłej odpowiedzi, pobudzanej 

i żądanej przez ewolucję każdego, wymagania sytuacji i okoliczności, które znaczą życie. 

Optyka charyzmatu salezjańskiego stanowi punkt syntezy i szczególną perspektywę, z 

której wymiary są widziane i na podstawie której podkreślane są w nich cechy 

charakterystyczne i aspekty. 

55. Wskazane wymiary zawierają elementy, które trzeba uwzględnić w rozpoznaniu 

przydatności powołaniowej. Podkreślają one kryteria, które trzeba przyjąć, uzdolnienia, które 

trzeba posiadać, postawy, którymi trzeba się kierować w życiu, aktywność, którą należy 

praktykować, aby móc przyjąć i realizować z radością i dojrzale salezjański program. 

To, co zostało powiedziane o pluralizmie realizacji tożsamości salezjańskiej i o 

personalizacji powołania pozwala zrozumieć, że także przydatność powołaniowa powinna 

być widziana w tej perspektywie i nie może być wzięta jako jedyny wzór, statyczny i 

idealizowany lub jako sumę ogółu rekwizytów, widzianych oddzielnie. 

Prezentacja daje schemat odniesienia, w którym znajdują się jednocześnie aspekty 

składające się na przydatność powołaniową, które mogłyby zostać nazwane aspektami 

zakładającymi i charakteryzującymi, bez których nie ma przydatności do życia salezjańskiego 

(rekwizyty podstawowe i rekwizyty specyficzne), oraz inne elementy, które trzeba zdobywać 

i o które trzeba się stale troszczyć dla doświadczenia powołaniowego bardziej autentycznego i 

pełnego. 

Schemat odniesienia trzeba przyjąć według kryterium jakości powołaniowej, a więc 

kryterium wymagań i ciągłego pobudzania, zdając sobie sprawę z tego, że każdy salezjanin 

przeżywa na sposób osobisty tożsamość powołaniową według otrzymanych darów. Pedagogia 

                                                           
112

 K 22 
113

 Cfr VC 65 
114

 Cfr CG 23, 118 
115

 K 102 



 41 

formacyjna pomoże odróżnić w perspektywie stopniowej zasadniczą przydatność, 

przydatność wymaganą w różnych momentach zaangażowania powołaniowego i szczególnie 

dojrzałość konieczną do zobowiązania ostatecznego. 

56. Zindywidualizowanie wartości i postaw, wymaganych do przełożenia w 

doświadczenie osobiste tożsamości salezjańskiej i wskazanie linii pedagogicznych oraz 

aktywności, aby uczynić je realnymi, oferują formatorom pewną bazę dla ich zadania 

ukierunkowywania i rozeznania powołania. Jednocześnie pobudzają każdego współbrata do 

przekładania w konkretne zobowiązanie pragnienia i woli stania się salezjaninem „całą swoją 

osobą”. 

Różne fazy formacji początkowej będą akcentować pewne wartości i postawy bardziej 

zharmonizowane z celami specyficznymi. W różnych okresach i sytuacjach życia, w 

dojrzewaniu kontekstów i następowaniu po sobie zadań, każdy współbrat czyje się 

odpowiedzialnym za odnawianie swej mentalności, postaw i kompetencji, aby jak najlepiej 

mógł wyrazić w swojej osobie powołanie salezjańskie i przemierzać drogę świętości. 

 

3.1 Wymiar ludzki 

 

57. Tylko osobowość zrównoważona, mocna i wolna, która potrafi zintegrować różne 

aspekty swojej osoby w sposób zharmonizowany, może znieść trudy drogi identyfikacji 

powołaniowej i uczynić się zdolną do radosnego i pełnego przeżywania konsekracji zakonnej. 

Bez fortunnej formacji ludzkiej cała formacja byłaby pozbawiona swego niezbędnego 

fundamentu nie tylko dla słusznego i obowiązującego jej dojrzewania, lecz także dla 

posłannictwa
116

. 

Z drugiej strony, doświadczenie życia konsekrowanego, które zwracałoby uwagę na 

wymiar antropologiczny wszystkich swoich elementów i pomagało żyć bogatym i głębokim 

humanizmem, staje się proroctwem prawdziwego humanizmu i przedstawia najlepszą 

odpowiedź dla tego, kto widzi konsekrację jako upokorzenie osoby i jej realizacji
117

. W 

obecnym kontekście dojrzewanie ludzkie zdobywa szczególne znaczenie. 

58. Dla salezjanina, wezwanego przez profesję do tego, by był przyjacielem, 

wychowawca i duszpasterzem młodzieży oraz sługą jej integralnego wzrostu, jakość wymiaru 

ludzkiego jest determinująca. Jego powołanie wymaga osobowości, która potrafi kochać i dać 

się kochać z afektem, zrównoważeniem i przejrzystością, ze zdolnością zrozumienia i 

stałości. Wzoruje się on w tym na Księdzu Bosko, który był „w pełni człowiekiem, bogatym 

w cnoty swego narodu”
118

. 

Dojrzałość ludzka jest zadaniem ciągłym; niesie z sobą wartości i postawy, które się 

wyrażają na różne sposoby w różnych fazach życia i różnych kontekstach kulturowych. 

 

3.1.1 Zdrowie i zdolność do pracy 

 

59. Salezjański styl życia i działania wymaga zwyczajnie dobrego zdrowia i 

wytrzymałości fizycznej z dużą zdolnością do pracy. 

Ksiądz Bosko, zaproszony już od dziecka do tego, by czynił się „mocnym i silnym”, 

podkreślał konieczność zdrowia dla intensywnej i przedłużonej służby posłannictwu. 

Nowicjuszom mówił: „Potrzebuję, abyście wzrastali i stali się młodzieńcami silnymi i abyście 

użyli wszystkiego, co niezbędne dla zachowania zdrowia, aby móc później wiele 

pracować”
119

. „Praca, praca, praca!” powtarzał swoim salezjanom. „Kto chce wstąpić do 

                                                           
116

 Cfr PDV 43 
117

 VC 35 
118

 K 21 
119

 MB XIII, str. 89 



 42 

Zgromadzenia, trzeba aby kochał pracę”
120

. Konstytucje przypominają, że „praca wytrwała i 

wykonywana z poświęceniem jest cechą charakterystyczna pozostawioną nam przez Księdza 

Bosko”
121

. 

Sam Ksiądz Bosko był przykładem życia poświeconego pracy i chciał, aby jego salezjanie 

charakteryzowali się duchem inicjatywy i pracowitości. Valdocco stało się szkołą pracy, gdzie 

rozwijała się pedagogia obowiązku, który nie wzdraga się przez fatygą, lecz staje się drogą 

ascezy i formą przeżywania duchowości
122

. 

60. Dlatego salezjanin: 

- troszczy się o własne zdrowie, przestrzega powszechnych norm higieny osobistej, 

przyjmuje odpowiednie pożywienie i poświęca niezbędna ilość czasu na odpoczynek 

i rozrywkę prostą i zdrową. Jeśli pozwala na to wiek i warunki fizyczne, utrzymuje 

swoje ciało w formie i dyspozycji do pracy, wspierany uprawianiem sportu wśród 

młodzieży i ćwiczeniami fizycznymi; 

- kocha codzienną pracę, zarówno fizyczną jak też intelektualną, i wykonuje ją „z 

niestrudzoną pracowitością, starając się wszystko czynić dobrze, z prostota i 

umiarem”
123

; 

- prowadzi uporządkowany rytm życia i pracy, metodyczny, pełen poświęcenia, 

unikając przesytu, który może prowokować napięcia i stres. Dyscyplina i poczucie 

obowiązku stają się jego drogą ascezy
124

. 

Wspólnota ze swej strony: 

- zapewnia i programuje wszystkie te elementy, które sprzyjają równowadze fizycznej: 

adekwatną i proporcjonalną pracę, odpowiedni czas wypoczynku, zdrową żywność, 

możliwość uprawiania sportu i ćwiczeń fizycznych oraz niezbędne kontrole 

medyczne. 

 

3.1.2. Równowaga psychiczna 

 

61. Szczególne powołanie salezjanina oraz styl odniesień we wspólnocie i działaniu 

wychowawczym domagają się posiadania adekwatnej równowagi psychicznej; adekwatnego 

wyobrażenia o sobie, które rodzi pozytywne uczucia i postawy wobec życia; spokoju 

duchowego, wynikającego z dominacji nad samym sobą, wiary w siebie i zdolności 

dokonywania zobowiązujących wyborów na rzecz jedności, którą zdołało się nadać własnemu 

doświadczeniu. 

62. Równowaga psychiczna, szczególnie w kontekście, który może prowadzić do 

fragmentaryczności i słabości psychologicznej, tworzy się poprzez progresywną integrację 

różnych elementów, które współdziałają pozytywnie między sobą. 

Dlatego salezjanin: 

- troszczy się poznanie i akceptację samego siebie; dokonuje refleksji nad swoim 

doświadczeniem, nad swoimi zaletami i ograniczeniami; uczy się akceptować siebie, 

kultywuje wiarę w siebie i we własne możliwości; jest zdolny poznać i 

dowartościować pasmo własnej historii w optyce planu zbawienia; wie, że Bóg ma 

projekt w stosunku do niego, przyjmuje go, jeśli Mu się odważnie powierza. 

Świadomość, że Bóg go kocha daje mu spokój ducha i radość oraz go wspiera w 

konfliktach i niewiadomym; 

                                                           
120

 MB XIII, str. 424 
121

 K 78 
122

 Cfr CG 24, 98 
123

 K 18 
124

 Cfr CG 24, 98 



 43 

- troszczy się o zdolność kierowania swoim światem wewnętrznym: uczy się zrozumieć 

siebie samego, swoje postawy i głębokie motywacje swoich działań; dominować 

uczucia, emocje, lęki i reakcje na osoby i wydarzenia. 

Stara się potęgować aspekty pozytywne i przezwyciężać trudności w stopniowym 

procesie dojrzewania. Potrafi zapobiec możliwym konfliktom.   

Jest zdolnym do umiarkowanego przeżywania sukcesu i akceptacji w spokoju ducha 

niepowodzenia. Jest wolnym od sztywności i zahamowań oraz decyduje na podstawie 

prawdziwych i autentycznych motywacji. 

- dowartościowuje środowisko i braterskie towarzyszenie: umiejscawia się we 

wspólnocie, kultywuje odniesienia życiowe i stosunki pracy, troszczy się o braterskie 

współdzielenie się oraz konfrontację duchową, unikając wyizolowania się i braku 

komunikacji. 

 

3.1.3 Dojrzałość uczuciowa i seksualna 

 

63. Powołanie salezjańskie przeżywane w komunii braterskiej i relacjach wychowawczo-

duszpasterskich domaga się dojrzałej uczuciowości. Uczucie salezjanina jest uczuciem „ojca, 

brata i przyjaciela, zdolnym do wzbudzenia wzajemności w przyjaźni”
125

, mówią Konstytucje. 

Duch rodzinny i dobroć nadają konkretne imię dojrzałej uczuciowości salezjanina
126

. Kocha 

on swoje powołanie i jest wezwany do miłowania według tego powołani
127

. 

Bóg dał człowiekowi zdolność kochania poprzez jego rzeczywistość cielesną i duchową. 

Poprzez ciało może on nadać znaczenia miłości i wyrazić ją intensywnością uczucia i serca, 

której towarzyszy czystość ducha. 

Seksualność jest darem Boga i siłą, która czyni mężczyznę i kobietę zdolnymi do 

komunikowania, spotkania i miłości.     

64. Salezjanin postrzega swoje życie jako dar otrzymany, który należy przekazać innym: 

znajduje swoją realizację w poświeceniu się innym. Czyni się zdolnym do bezinteresownej 

miłości, do zawierania pozytywnych stosunków międzyludzkich, personalizowanych i 

autentycznych oraz do dawania i otrzymywania uczucia w prostocie. Jego miłość jest miłością 

głęboką i osobistym faktem szczerości, wierności i ludzkiego ciepła. Potrafi zawiązywać 

prawdziwe przyjaźnie
128

, bez postaw posesywnych, przeżywa samotność w sposób 

zrównoważony oraz jest zdolny do oceny swego zaangażowania uczuciowego, szczególnie w 

relacjach wychowawczych i duszpasterskich. 

W odniesieniu do kobiet jest otwarty, zrównoważony i rozsądny; jego postawa 

nacechowana jest szacunkiem i odpowiedzialnością. 

Ta czystość uczucia i miłości nie jest możliwa bez pewnej dyscypliny uczuć, pragnień, 

myśli i przyzwyczajeń. „Ćwiczenia ascetyczne”, przejawy wysoce pozytywnej cnoty 

czystości, ukierunkowują skłonności i możliwości seksualne indywiduum ku 

zharmonizowaniu całej osobowości, czyniąc możliwym radosny dar z siebie, wolny od 

wszelkiej egoistycznej niewoli oraz przewagę postaw racjonalnych nad impulsywnymi. 

65. Aby żyć i wzrastać w dojrzałości uczuciowej i seksualnej salezjanin: 

- jest świadomym wartości ciała i jego znaczenia; troszczy się o styl życia 

nacechowany równowagą, higieną psychiczną i cielesną oraz umiarkowaniem; 

- rozpoznaje wartość seksualności ludzkiej mężczyzny i kobiety w swoich cechach 

fizycznych, psychicznych i duchowych; 

                                                           
125

 K 15 
126

 Cfr K 15. 16 
127

 Cfr Życie braterskie we wspólnocie, 37 
128

 Cfr K83 



 44 

- w swoim powołaniu znajduje ważną rację życia, a w konsekracji rzeczywistość, która 

nadaje jego życiu piękno i dobroć; wzrasta w poczuciu zaufania do siebie i pewności 

własnej tożsamości; unika poszukiwania znajomości i kompensacji, także o 

charakterze uczuciowym; 

- troszczy się o głęboką przyjaźń z Chrystusem, który go wezwał do braterskiej 

komunii i posłał do młodzieży, aby ją kochał w Jego imieniu; jego życie i jego czas 

„wypełnia Bóg, wspólnota i młodzież; 

- kocha tych, z którymi współdzieli swoje powołanie, a w uczuciu danym i 

odwzajemniony, uświadamia sobie wartość osoby i wyraża najbardziej głębokie 

możliwości swego istnienia
129

. Kocha Zgromadzenie Salezjańskie i odczuwa 

wspólnotę jako prawdziwą rodzinę; 

- znajduje się dobrze wśród młodzieży, starając się być dla niej przejrzystym znakiem 

miłości Boga: nie narzuca się i nie jest posesywnym, lecz chce jej dobra tą samą 

dobrocią Boga; 

- troszczy się o dojrzałe i zgodne relacje ze współpracownikami świeckimi, 

mężczyznami i kobietami, będąc świadomym tego, że największa integracja kobiety 

na poziomie wychowawczo-duszpasterskim i instytucjonalnym wciela nowe aspekty i 

wartości „kobiecości”, pobudza nowe rozumienie tożsamości mężczyzny i 

wzajemności oraz angażuje uczuciowość, zdolność zawierania relacji i ascezę
130

; 

- kocha własną rodzinę: spokojny i dojrzały emocjonalnie stosunek do rodziny 

wywiera bardzo pozytywny wpływ na formację. Wstępując do Zgromadzenia 

zachowuje niezmienione uczucia do własnych bliskich, zwłaszcza rodziców. Wyraża 

je w modlitwie, korespondencji i przez odwiedziny
131

; 

- troszczy się o przyjaźń, która sprzyja interioryzacji wartości, poszukiwaniu wzrostu 

ludzkiego i duchowego oraz utwierdzeniu we własnym powołaniu; taka przyjaźń 

wzdryga się przed każdym egoizmem i pozostaje otwarta na spojrzenie Pana i innych 

osób; 

- zachowuje czujność we własnym życiu: nie wystawia się na sytuacje i odniesienia 

niejasne; praktykuje umartwienie i opanowanie zmysłów; korzysta w miarę i 

roztropnie ze środków masowego przekazu
132

. W tym czuje się zobowiązany do bycia 

surowym i gotowym do wyrzeczenia. 

 

3.1.4 Zdolność do zawierania relacji międzyosobowych 

 

66. Relacje międzyosobowe stanowią podstawę posłannictwa wychowawczego i 

duszpasterskiego salezjanina. Powinien on być zdolny do sympatii i spotkania z młodzieżą, 

dyspozycyjny i przysposobiony do „życia i pracy razem” oraz do animacji osób, grup i 

wspólnot. 

Relacja umiejscawia się w sercu każdego kontaktu wychowawczego, każdego wysiłku 

współpracy, pogodności rodzinnej jak też skuteczności wspólnoty wychowawczo- 

duszpasterskiej. „Trzeba stać się braćmi ludzi, jeśli chcemy być jednocześnie ich 

duszpasterzami, ojcami i nauczycielami. Klimatem dialogu jest przyjaźń, co więcej 

służba””
133

. 

Ksiądz Bosko potrafił zaoferować swoim relację ludzką pogodną i akceptującą, której 

stopniowo nadawał treści duszpasterskie i sakramentalne. Jakość kontaktu wychowawczego 

                                                           
129

 Cfr Vecchi J., Miłość bez granic do Boga i młodzieży, ACG (1999), str. 39 
130

 Cfr CG 24, 33 
131

 Cfr R 46 
132

 Cfr K 84 
133

 CG 24, 92 



 45 

stała na szczycie jego myśli
134

. „Wszyscy, do których mówisz, żeby stali się twoimi 

przyjaciółmi”
135

 – polecał. 

67. Taki styl relacji międzyosobowych wymaga, aby salezjanin wzorował swoje relacje 

na niektórych charakterystycznych cnotach ludzkich: 

- stałym poszanowaniu sprawiedliwości, wierność danemu słowu, grzeczności w 

zachowaniu, poczuciu umiaru w relacjach i zachowaniach, serdecznym zatroskaniu o 

innych; 

- akceptacji innych; nawet jeśli są inni z racji na formację, wiek, kulturę itp.; 

- uzdolnieniach, które ułatwiają dialog, takie jak empatia, zaufanie, zdolność 

słuchania, otwartość umysłu, zdolność oceny innego punktu widzenia, dobre 

wychowanie i zdolność przebaczania; 

- zdolności współpracy z innymi, duchu służby, współodpowiedzialności i akceptacji 

władzy. 

 

3.1.5 Wolność odpowiedzialna 

 

68. Głównym rdzeniem osoby jest wolność. 

Doświadczenie powołaniowe tego, kto dokonał radykalnego wyboru  życia 

konsekrowanego wymaga formacji odpowiedzialnego używania wolności, głównie w 

kontekstach, w których szczególnie gloryfikowany jest subiektywizm i autonomia osoby 

ludzkiej, posunięta aż do indywidualizmu: stymuluje się sprowadzenie wszystkiego do 

jednego poziomu, mnożą się uwarunkowania, promuje się bardziej wyobrażenie niż działanie 

z motywów prawdziwych i autentycznych, jest się bardziej zdeterminowanymi do dania 

bezpośredniej odpowiedzi na zmieniające się sytuacje niż  zgodnej z punktami odniesienia lub 

projektami, które nadają znaczenia całemu życiu. 

Stałym obowiązkiem jest wyzwalanie się z tego, co w życiu blokuje i czyni niewolnikiem, 

być wolnym od pasji i grzechu, od egoizmu i indywidualizmu, aby być panem siebie, 

otwartym na innych i hojnym w służeniu im oraz aby działać zgodnie z prawdą i głębokimi 

motywacjami własnego powołania. 

Te dwa aspekty prowadzą do rzeczywistej autonomii i zdolności dokonywania wyborów 

naprawdę wolnych, które wynikają z sumienia oświeconego prawdą i przyzwyczajonego do 

myślenia w terminach odpowiedzialności i dyscypliny życia. Z tej też racji potrzeba, aby 

sumienie było formowane do przeżywania wartości chrześcijańskich i salezjańskich oraz 

ascezy. To właśnie sumienie określa odpowiedzialne używanie wolności. 

69. Formacja sumienia niesie ze sobą cierpliwy wysiłek słuchania i dialogu. Domaga się 

ona: 

- poważnej i krytycznej formacji, która czyniłaby zdolnymi do wydawania pełnych 

respektu i obiektywnych sądów na temat osób i wydarzeń oraz prowadziła do zajęcia 

pozycji w stosunku do wzorów kulturowych i norm współżycia społecznego. W tej 

perspektywie ważną rzeczą jest potrafienie odczytywać krytycznie i używać z 

odpowiedzialnością środków społecznego przekazu; 

- wychowania do poczucia tajemnicy, która otacza życie jako rzeczywistość 

naznaczoną grzechem i niewiernością, lecz uchwyconą i zbawioną przez Chrystusa. 

To prowadzi do przekonania, że wolność jest owocem posłuszeństwa przekonanego i 

serdecznego prawdzie; 

- zdolności konfrontowania własnego życia z Ewangelią i orientacjami Kościoła, tak 

aby móc odróżnić dobro od zła, grzech i struktury zła, działanie Boga we własnej 

osobie i historii; 

                                                           
134

 Cfr CG 24, 91 
135

 MB X, str. 1039 



 46 

- zdolności unifikowania własnych aspiracji, energii i wartości w program życia 

osobistego, podejmując się odpowiedzialności za własny wzrost i żyjąc pełnią 

najgłębszych motywacji własnego powołania. 

 

3.1.6 Otwarcie na rzeczywistość 

 

Ksiądz Bosko rozwinął swoje powołanie poprzez dialog z rzeczywistością młodzieży i 

środowisk ludowych w stałym wzajemnym oddziaływaniu kontekstu kościelnego i 

społecznego. 

Jednym z aspektów, który ubogaca humanizm salezjanina i czyni go bardziej 

autentycznym jest wzrost wrażliwości ludzkiej, owoc namiętnej miłości do człowieka oraz 

jego uwaga na bieg historii, na znaki i ponaglenia, które z niej pochodzą
136

. 

Żyjąc w kontakcie z ludźmi młodymi i ich światem oraz środowiskami ludowymi, 

salezjanin rozumie ich potrzeby, intuicyjnie odczytuje ich niewyrażone pytania, współdzieli z 

nimi ich nadzieje i aspiracje oraz uczestniczy w licznych objawach ich cierpienia. 

Współczuje on „owcom bez Pasterza”
137

, solidaryzuje się i stara przedłużyć przejście 

Pana po drogach świata. W miłości do ludzi młodych salezjanin znajduje oparcie dla własnej 

wiary, odkrywa wartości, które stają się dla niego pobudzeniem i bogactwem życia. 

Świadomość problemów i trudności, których młodzi ludzie doświadczają zwiększa zapał 

na rzecz posłannictwa i skłania do zdobycia niezbędnych kompetencji, aby odpowiedzieć w 

sposób ewangeliczny na wyzwania, które pochodzą z nowych granic ludzkości. Współdzieli z 

innymi i zanosi do Boga w postawie refleksji i modlitwy to, czego dokonuje. Bliskość i 

współdzielenie się z ludźmi potrzebującymi i cierpiącymi pomaga mu przeżywać w pełni 

własne powołanie. 

71. Otwarcie salezjanina na rzeczywistość wymaga: 

- uwagi na instancje środowiska i możliwość bezpośredniego kontaktu z 

rzeczywistością ludzi młodych, na ubóstwo i świat pracy; dyspozycyjności do 

harmonijnego życia wielkimi problemami świata; 

- wrażliwości kulturalnej i społecznej, kontaktu z innymi zatrudnionymi w sektorze 

wychowania i promocji człowieka, uwagi na środki masowego przekazu; 

- wysiłku kultywowania, w odniesieniu do rzeczywistości, postawy Pana, który stał się 

ciałem, „chciał poznać radość i cierpienia, doświadczyć trudu, dzielić uczucia, 

podnieść na duchu w kłopotach”
138

; 

- troski o dowartościowanie informacji salezjańskiej, kościelnej i kulturalnej. 

 

Ukierunkowania i normy praktyczne 

 

72. „Dla dobra zdrowia, działalności apostolskiej, braterskiego współżycia, nastroju 

skupienia i modlitwy, niech każdy współbrat unika nieuporządkowanej pracy, a wspólnota 

niech zapewni wyważony przydział zajęć, czas spoczynku i ciszy oraz stosownego odprężenia 

wspólnotowego
139

. Niech się weryfikuje okresowo styl życia braterskiego, ducha rodzinnego i 

jakość życia. 

73 Każdy salezjanin niech rozwija  swe umiejętności współżycia i dialogu
140

, kultywuje 

zaufanie do współbraci, niech będzie gotowy do przyjęcia odmienności i przezwyciężenia 

uprzedzeń; uczestniczy aktywnie w spotkaniach wspólnotowych, precyzyjnie wykonuje 

                                                           
136

 Cfr K 19. 79. 119 
137

 Mt 9, 36 
138

 PDV 72 
139

 R 43 
140

 Cfr R 99 



 47 

powierzone mu zadania i uczy się działać w poczuciu współodpowiedzialności, aby 

przyczyniać się do spójności braterskiej i operatywnej
141

. 

„Salezjanin zachowuje niezmienione uczucia do swoich bliskich, zwłaszcza do 

rodziców
142

. 

W czasie formacji początkowej niech się wychowuje do właściwej równowagi między 

relacją z własną rodziną a poczuciem przynależności do wspólnoty i Zgromadzenia według 

kryteriów życia konsekrowanego i stylu salezjańskiego
143

. 

 

3.2 Wymiar duchowy 

 

75. Wymiar duchowy, rozumiany jako droga życia w Chrystusie i Duchu Świętym, jest 

sercem, które jednoczy i ożywia salezjańskie doświadczenie powołaniowe, które jest w 

pierwszym miejscu doświadczeniem duchowym, teologicznym, i jako takie stanowi centralny 

element formacji, aspekt, który ją uzasadnia i motywuje. 

Uzupełnia on wymiar ludzki, przyczyniając się do stworzenia owej „wspaniałej zgodności 

natury i łaski”
144

, którą podziwiamy u Księdza Bosko i która stanowi podstawę jego programu 

życia w służbie młodzieży
145

. Motywuje wymiar intelektualny, który przez niego zostaje 

pogłębiony, podtrzymywany i umocniony. Dynamizuje wymiar wychowawczo-duszpasterski, 

umieszczając Boga i Jego Królestwo w centrum pracy apostolskiej oraz wszystko 

ukierunkowując na Niego. 

Wymiar duchowy obejmuje niezbędne postawy do kultywowania doświadczenia Boga 

oraz jest szczególnym sposobem życia mocą wiary, dynamizmem nadziei i zapałem miłości. 

Stoi on w centrum programu salezjańskiego, identyfikuje go, dostarcza mu motywacji i 

stanowi jego apostolski zapał. 

76. Aby żyć posłannictwem salezjańskim nie wystarczą tylko same cechy ludzkie, 

przygotowanie kulturalne i profesjonalność, kreatywność apostolska i zamiłowanie do 

młodzieży; wszystko to jest czymś koniecznym, lecz niewystarczającym aby podtrzymać z 

adekwatnymi motywacjami doświadczenie powołaniowe
146

. Salezjanin ma przede wszystkim 

potrzebę mocnego doświadczenia Boga i Ducha Świętego, które jest elementem 

uzasadniającym i motywującym posłannictwo. 

Salezjanin jest wezwany do tego, aby łączył życie w Duchu Świętym z pedagogią, 

przeżywając wychowanie jako miejsce duchowości i drogę świętości. Od jakości duchowej 

życia zależy jego skuteczność apostolska, jego hojność w miłości do młodzieży ubogiej i 

atrakcyjność powołaniowa dla nowych pokoleń
147

. 

Konieczność duchowości jest jeszcze bardziej podkreślona w świecie i kulturze, która 

skłania ku aktywizmowi i samowystarczalności. Życie ześrodkowane na spotkaniu i 

doświadczeniu Boga staje się przyciągającym świadectwem i proroctwem dla osób naszych 

czasów spragnionych wartości absolutnych. Salezjanin staje się w ten sposób komunikatorem 

duchowości
148

, animatorem i przewodnikiem życia duchowego
149

 młodzieży, osób świeckich 

i w zakresie Rodziny Salezjańskiej. 

77. Ksiądz Bosko był człowiekiem wielkiej wiary, inicjatorem szkoły duchowości
150

. 

                                                           
141

 Cfr Vecchi J., Eksperci, świadkowie i mistrzowie komunii, ACG 363 (1998), str. 32-33 
142

 R 46 
143

 Cfr tamże 
144

 K 21 
145

 Cfr tamże 
146

 Cfr CG 24, 240; ACG 365, str. 10 
147

 Cfr VC 93 
148

 Cfr CG 24, 239 
149

 Cfr VC 55 
150

 Cfr Jan Paweł II, Iuvenum Patris, 5 



 48 

Jego doświadczenie Boga podkreśla te rysy postaci Pana
151

, na które był wrażliwy i 

charakteryzuje się „szczególnymi akcentami duchowymi i wyborami operatywnymi”
152

, które 

określają szczególną duchowość salezjańską jako duchowość apostolską. 

Kościół uznając Zgromadzenie, oświadcza, że duchowość ta – przekazana Przez 

Założyciela swoim synom i córkom – posiada „wszystkie obiektywne rekwizyty potrzebne do 

osiągnięcia doskonałości ewangelicznej osobistej i wspólnotowej”
153

. 

Stanowi więc ona „wielki prąd duchowy” w Kościele, „prawdziwą i oryginalną szkołę” 

uświęcenia
154

. Jest drogą dla tego świadectwa świętości, które stanowi „najcenniejszy dar, 

który możemy ofiarować młodzieży”
155

. 

Nie brakuje syntez i wyrażeń, które zawierają i komunikują oblicze duchowe salezjanina 

i jego cechy charakterystyczne. W Konstytucjach znajduje się jego autentyczna prezentacja, 

wartości, które je kształtują i warunki, które je umożliwiają; w Nich duchowość salezjańska, 

„medytowana przez następne pokolenia, które nią żyły, zostaje wspaniale przekazana w 

oryginalnych formułach, które odzwierciedlają tak długie doświadczenie”
156

. Zostaną one 

tutaj w skrócie przedstawione i wyjaśnione. 

 

3.2.1 Prymat Boga i jego planu zbawienia 

 

78. Salezjanin jest wezwany do odkrywania Boga obecnego i bliskiego w każdym 

momencie życia. „Bóg cię widzi”, kazał pisać Ksiądz Bosko na murach Oratorium. 

Doświadcza Boga, który jest mu bliski i angażuje go w swój plan zbawienia młodzieży. 

To poczucie działającej obecności Pana, intensywnie przeżywane przez Księdza Bosko i 

jego naśladowców, zostaje przekazane salezjaninowi jako cenna spuścizna. 

79. Jezus, Dobry Pasterz jest żywym i egzystencjalnym centrum jego życia 

konsekrowanego. Jeśli jest prawdą, że wszystkie osoby konsekrowane są ześrodkowane na 

Chrystusa, to dla salezjanina przekłada się to w specyficzne świadectwo, charakteryzowane 

aspektem pedagogiczno-duszpasterskim, poprzez który patrzy on na Chrystusa jako „Dobrego 

Pasterza”, który odkupia i zbawia
157

. 

Salezjanin kontempluje Jezusa, Dobrego Pasterza, w wdzięczności Ojcu za Jego plan 

zbawienia, w zdolności umiłowania maluczkich i ubogich, w trosce o głoszenie Słowa 

Bożego, w uzdrawianiu i zbawianiu, ponaglany nadejściem Królestwa Bożego. Naśladuje 

Jego łagodność i złożenie daru z siebie, dzieli wraz z Nim pragnienie zgromadzenia swoich w 

jedności jednej rodziny
158

. 

Jest „żywym” Jezusem, w działaniu i w drodze poszukiwania tego, kto się zagubił, oraz 

tym, który powraca, niosąc na plecach zagubioną owcę i potrafi urządzić wielkie święto. 

Jest Jezusem, który niesie w umyśle i sercu Boga, Swojego Ojca, ustawicznie się do 

Niego modli, dziękuje Mu i pełni Jego wolę, mówi o Nim swoim, wskazuje na siebie samego 

jako drogę, aby go widzieć i spotkać. 

80. Poprzez Jezusa salezjanin spotyka Ojca i żyje w Duchu Świętym. Działając na rzecz 

zbawienia młodzieży i przeżywając doświadczenie duchowe Systemu Prewencyjnego, 

doświadcza ojcostwa Boga
159

, odkrywa Jego obecność i opatrznościowe działanie oraz czuje 

się wezwanym do objawiania Ojca młodzieży. 

                                                           
151

 Cfr K 11 
152

 VC 93 
153

 Tamże 
154

 Cfr Viganò E., Odkryć ducha Mornese, ACS 301, str. 23 
155

 K 25  
156

 Vecchi J., Ojciec konsekruje nas i wysyła, ACG 365 (1998), str. 23  
157

 Cfr Viganò E., Duchowość salezjańska dla nowej ewangelizacji, ACG 334, str. 33-34 
158

 Cfr K 11 
159

 Cfr K 12. 20 



 49 

Duch Święty, który powołał Księdza Bosko, kształtując w nim serce ojca i nauczyciela 

oraz prowadząc go w realizacji jego posłannictwa
160

, wzywa każdego ucznia Księdza Bosko 

do kontynuowania tego samego „doświadczenia Ducha”
161

 w służbie młodzieży. Salezjanin 

jest człowiekiem duchowym, uważnym w rozpoznawaniu dróg, poprzez które Duch Święty 

działa w sercu młodzieży. Potrafi uchwycić Jego obecność w ich pytaniach, oczekiwaniach i 

wezwaniach oraz staje się narzędziem Jego działania, które działa w sercach. 

Dany mu od Ojca przez konsekrację
162

, Duch Święty kształtuje jego ducha, upodabniając 

go do Chrystusa posłusznego, ubogiego i czystego oraz nakłaniając do uczynienia własnym 

Jego posłannictwa. 

81. Aby kultywować doświadczenie Boga salezjanin: 

- pogłębia swoją wiarę i doświadcza tajemnicy chrześcijaństwa poprzez codzienny 

kontakt ze Słowem Bożym; 

- umiejscawia Boga w centrum swego życia, prowadząc zawsze „prosty i serdeczny 

dialog z żywym Chrystusem i Ojcem” oraz troszcząc się o stałą uwagę na obecność 

Ducha Świętego. Dokonuje „wszystkiego z miłości do Boga”, aby stać się, jak Ksiądz 

Bosko, „kontemplacyjnym w działaniu”
163

. Czyni w ten sposób, aby jego działanie 

było wyrazem życia duchowego, a całe jego życie stało się celebracją „liturgii życia”; 

- odczuwa głęboką radość, kiedy może objawiać, szczególnie młodzieży, niezmierzone 

bogactwa tajemnicy Boga i być znakiem i nosicielem Jego miłości
164

; 

- w zjednoczeniu z Chrystusem, kieruje wzrok i serce ku Ojcu, troszcząc się o postawę 

ufności i gorliwie angażując się w realizację Jego planu zbawienia; wdzięczny za dar 

powołania czuje się zobowiązany do życia nim w pełni; 

- pochwycony przez Chrystusa, stara się Go naśladować w ofiarowaniu siebie i służbie. 

Stara się przyjmować Jego uczucia i utożsamiać się z Nim. Zasadniczy wybór na 

rzecz Chrystusa prowadzi do uczynienia z Niego parametru wszystkich swoich 

wyborów. W jego sercu nie dokonuje się żaden wybór, który byłby wcześniejszy i 

niezależny od Chrystusa; przyjmuje rady ewangeliczne, aby dzielić styl życia Jezusa i 

uczestniczyć na sposób bardziej intymny i skuteczny w Jego posłannictwu
165

; 

- wzrasta w uwadze na Ducha Świętego, uznając i przyjmując Jego działanie 

uświęcające i odnowicielskie. Jest ciągle uważny na Jego obecność w swoim życiu. 

Żyje pod wpływem jego działania w postawie rozeznania i dyspozycyjności woli 

Bożej. Przyjmuje doświadczenie formacji jako doświadczenie otwarcia, 

posłuszeństwa i współpracy z Nim
166

, „stałym źródłem łaski i wsparciem w 

codziennej pracy nad wzrostem doskonałej miłości Boga i ludzi”
167

. 

 

3.2.2 Zmysł eklezjalny 

 

82. Posłannictwo Księdza Bosko jest umiejscowione w samej tajemnicy Kościoła, w Jego 

historycznym stawaniu się: w Nim i dla Niego został wezwany. Miłość do Kościoła jest dla 

Księdza Bosko jednym z charakterystycznych przejawów jego „życia i świętości”
168

. 

Doświadczenie duchowe salezjanina jest dlatego doświadczeniem eklezjalnym. 

                                                           
160

 Cfr K 1 
161

 MuR 11 
162

 Cfr K 3 
163

 K 12 
164

 Cfr K 34. 2 
165

 Cfr VC 18 
166

 Cfr K 99 
167

 K 25 
168

 Viganò E., Rodzina Salezjańska, ACG 304, str. 9 



 50 

„Powołanie salezjańskie umiejscawia nas w sercu Kościoła”, mówią Konstytucje
169

. 

Niesie ono z sobą mocne poczucie Kościoła, identyfikację z Nim, serdeczną i głęboką 

komunię z Ojcem Świętym i wszystkimi, którzy pracują dla Królestwa Bożego. 

83. Aby wzrastać w poczuciu przynależności do Kościoła salezjanin: 

- troszczy się w samym sobie o wrażliwość duchową, która widzi w Kościele „centrum 

jedności i komunii wszystkich sił działających dla Królestwa Bożego”
170

 oraz 

angażuje się według swego specyficznego powołania, aby „objawiał się On światu 

jako powszechny sakrament zbawienia”
171

; 

- czuje się zaangażowanym w troski i problemy Kościoła Powszechnego, w Jego zapał 

misyjny; umiejscawia się w duszpasterstwie Kościoła lokalnego; wychowuje 

młodzież chrześcijańską do autentycznego świadomości Kościoła
172

; 

- wyraża swój zmysł eklezjalny „w synowskiej wierności wobec Następcy Piotra i jego 

magisterium, w gotowości życia w zjednoczeniu i współpracy z biskupami, klerem 

diecezjalnym, zakonnikami i z laikatem”
173

; 

- żyje „duchowością komunii”, która staje się „znakiem dla świata i przyciągającą siłą, 

która prowadzi do wiary w Chrystusa”
174

.  

 

3.2.3 Obecność Maryi Niepokalanej Wspomożycielki 

 

84. W bliskiej łączności z doświadczeniem duchowym jest szczególna obecność Maryi w 

powołaniu i posłannictwie salezjańskim. Maryja Niepokalana Wspomożycielka jawi się jako 

obraz duchowości salezjanina, który pobudza do miłości duszpasterskiej i wewnętrznego 

życia apostolskiego. W doświadczeniu charyzmatycznym Księdza Bosko, Założyciela, od 

pierwszego snu aż do szerokich horyzontów misyjnych, była Ona stale i zdecydowanie 

obecna. 

W Niej, jako Niepokalanej, salezjanin widzi skuteczność działania Ducha Świętego, 

dyspozycyjność do realizacji planu Bożego, zerwanie ze złem i wszystkimi siłami, które je 

wspierają oraz całkowitość konsekracji. Maryja jest dla niego wzorem otwarcia się na 

nadprzyrodzoność, pedagogii łaski, delikatności sumienia i macierzyńskich aspektów w 

wychowawczym towarzyszeniu
175

. 

W Maryi Wspomożycielce salezjanin kontempluje macierzyństwo względem Chrystusa i 

Kościoła, oparcie dla Ludu Bożego w najbardziej trudnych momentach historii, współpracę w 

dziele zbawienia i wcielania Ewangelii wśród ludów oraz pośrednictwo łaski dla każdego 

chrześcijanina i wspólnoty. Ona podtrzymuje zmysł eklezjalny, entuzjazm dla posłannictwa, 

odwagę apostolską i zdolność gromadzenia sił na rzecz Królestwa Bożego
176

.  

85. Aby żyć obecnością Maryi w swoim powołaniu i wzrastać w „synowskim i głębokim 

nabożeństwie”
177

 do Niej salezjanin: 

- troszczy się o relację osobową z Nią, opierając ją na kontemplacji Jej miejsca w 

planie zbawienia i tajemnicy Chrystusa oraz doświadczając jej w synowskiej 

postawie poprzez różne praktyki pobożności maryjnej; 

- odczuwa Ją aktywnie bliską jako bodziec i podporę swej konsekracji apostolskiej, 

jako Tę, która „wychowuje go do pełnego oddania się Panu”
178

; 

                                                           
169

 K 6 
170

 K 13 
171

 K 6 
172

 Cfr K 13 
173

 K 13 
174

 VC 46 
175

 Cfr Vecchi J., Wskazówki do wzrastania w duchowości salezjańskiej, ACG 354 (1995), str. 47 
176

 Tamże 
177

 K 92 



 51 

- znajduje w Niej natchnienie i odwagę w swym zaangażowaniu wychowawczym: od 

Niej uczy się bycia blisko młodzieży i troski o służenie jej. 

 

3.2.4 Młodzież miejscem spotkania z Bogiem 

 

86. „Wierzymy, że Bóg czeka w młodzieży, aby obdarować nas łaską spotkania z Nim i 

aby skłonić nas do służenia Mu w niej”
179

. 

To wyznanie wiary CG 23 wskazuje skrzyżowanie dróg życia duchowego salezjanina. 

Bóg umawia się z nim i pozwala się znaleźć na spotkaniu wychowawczym z młodzieżą. 

Dlatego pierwsze Oratorium było doświadczeniem duchowym i wychowawczym oraz 

realistyczną pedagogią świętości dla wychowawcy i wychowanka. Powołanie salezjańskie 

prowadzi do przeżywania „dążenia do świętości w zaangażowaniu pedagogicznym”, do 

osiągnięcia „doskonałej miłości wychowując”
180

. Bezkolizyjne skrzyżowanie między 

wychowaniem a świętością jest aspektem charakterystycznym postaci Księdza Bosko. 

Realizuje on swoją osobistą świętość poprzez zaangażowanie wychowawcze, przeżywane z 

gorliwością i sercem apostolskim
181

. 

Także dzisiaj salezjanin, na nowo przeżywając doświadczenie duchowe Księdza Bosko, 

w codziennej duchowości salezjańskiego podwórka, staje się człowiekiem duchowym, który 

posiada zmysł Boży. 

87. Posłannictwo salezjańskie nie identyfikuje się po prostu z aktywnością lub 

działaniem zewnętrznym, lecz jest prawdziwym doświadczeniem duchowym. To nie salezjanin 

idzie do młodzieży, lecz Ojciec, który go konsekruje i wysyła jako swojego współpracownika 

i apostoła młodzieży, w której On już pracuje poprzez Ducha Świętego, oraz angażuje go w 

swoim programie, jaki ma w stosunku do niej. 

Cel posłannictwa – niesienie miłości Boga do młodzieży – powoduje, że w całej jego 

osobie i działaniu, oderwanym od siebie samego, z pokorą sługi koncentruje się on na dwóch 

biegunach odniesienia, żywym Chrystusie i młodzieży, aby mogły się spotkać
182

. 

Właśnie dlatego, że chodzi tu o doświadczenie duchowe, które się rodzi, żyje i karmi 

działaniem apostolskim, salezjanin potrafi dokonać w sobie i w swoim działaniu 

wychowawczym prawdziwej syntezy między wychowaniem a ewangelizacją, między 

promocja ludzką a obowiązkiem ewangelicznym, między wiarą a kulturą, między pracą a 

modlitwą. 

88. Stąd wynikają niektóre postawy, o które salezjanin nieustannie się troszczy: 

- pracuje wśród młodzieży z prawdziwymi motywacjami nadprzyrodzonymi, 

przezwyciężając poziom skłonności i preferencji naturalnych; 

- ożywia doświadczenie teologalne i duchowe posłannictwa: czuje się wysłanym przez 

Ojca, aby realizować jego projekt zbawienia; troszczy się o dyspozycyjność Syna, 

którego miłości jest znakiem i nosicielem; pozostaje otwartym na działanie Ducha 

Świętego, który wypełnia jego serce miłością duszpasterską i animuje cały jego 

wysiłek; 

- Przeżywa z entuzjazmem doświadczenie posłannictwa Zgromadzenia w postawie 

Dobrego Pasterza; postrzega w potrzebach młodzieży nagłą potrzebę zbawienia i 

żądanie interwencji; przemierza z nimi szlak duchowy, pomagając im poprzez 

sakramenty, kierownictwo duchowe i rozpoznanie powołania; 

                                                                                                                                                                                     
178

 K 92 
179

 CG 23, 95 
180

 VC 96 
181

 Cfr Jan Paweł II, Iuvenum Patris, 5 
182

 Cfr Program życia Salezjanów Księdza Bosko, str. 92 



 52 

- Podporządkowuje swoją pracę prawom, które nazywamy „apostolskimi”. Wie, że 

musi pracować z kompetencją, lecz głównie liczy na pomoc Boga. Modli się wiele i 

pozostaje umiarkowanym w sukcesach. Nie żąda oglądania rezultatów, powierzając 

się skuteczności, którą daje Bóg; 

- Przyjmuje wyrzeczenia, które towarzyszą jego pracy i wierzy w tajemniczą wartość 

cierpienia. Ocenia pozytywnie pośrednictwo i struktury życia apostolskiego. Potrafi 

być posłusznym z całego serca. Jest zdolny do współpracy i współdzielenia pracy 

apostolskiej. Praktykuje umiarkowanie i unika wygód. 

 

3.2.5 Doświadczenie Boga w życiu wspólnotowym 

 

89. Salezjanin znajduje w swoim życiu i „pracy razem” zasadniczy wymóg i niezawodną 

drogę do wypełnienia swojego powołania
183

. Doświadczenie wspólnotowe jest dla niego 

doświadczeniem teologalnym i głęboko ludzkim. Z braćmi i poprzez braci, młodzież i 

współpracowników spotyka on Pana i doświadcza jego obecności. 

Uczestnicząc w posłannictwie ogólnym, salezjanin rozpatruje sytuacje w świetle 

Ewangelii i czuje się odpowiedzialnym za działania wychowawcze i duszpasterskie oraz ich 

rezultaty. 

Pomaga wspólnocie stać się centrum komunii i uczestnictwa, zbierając i animując inne 

siły apostolskie. 

Wobec świata, który tak bardzo potrzebuje komunii, „życie i praca razem” salezjanina 

pośród współbraci różnych po względem wieku, języka i kultury, staje się znakiem 

możliwości dialogu i proroctwa komunii, która potrafi zharmonizować różnice; proklamuje 

elokwencją faktów przemieniającą siłę Dobrej Nowiny
 184

. W ten sposób komunia staje się 

posłannictwem
185

 i źródłem duchowości. 

90. Aby żyć doświadczeniem Boga we wspólnocie, salezjanin kultywuje w sobie te oto 

postawy: 

- uważa wspólnotę jako „tajemnicę, którą należy kontemplować i przyjąć z 

wdzięcznym sercem w przejrzystym wymiarze wiary”
186

. Przyjmuje braci jako dar 

Boga, kocha ich tak, jak nauczył nas Chrystus i czyni ze współdzielenia się 

doświadczeniem wiary, wynikającym ze słuchania Słowa Bożego i celebrowania 

Eucharystii, podstawę życia wspólnotowego. Czyni tak, aby z życia codziennego 

wynikał radykalny wybór Jezusa a wspólnota stała się „znakiem”, „szkołą” i 

środowiskiem wiary
187

; 

- świadomy swoich limitów, salezjanin kocha swoją wspólnotę taką, jaką ona jest, z jej 

zapałami i miernotą, z jej poszukiwaniem autentyczności i jej ubóstwem; 

- żyje duchem rodzinnym, który jest uczuciem odwzajemnianym, w stosunkach 

braterskich i przyjacielskich; współdzieli to, co posiada, żyje stylem braterskim 

sprawowania władzy i posłuszeństwa, dialogiem i współodpowiedzialnością za 

działanie; utrzymuje żywy stosunek z dyrektorem na wzór pierwszych salezjanów w 

odniesieniu do Księdza Bosko; 

- doskonali umiejętność interpersonalnej komunikacji, posuniętej aż do współdzielenia 

uczuć, modlitwy oraz doświadczeń duchowych i apostolskich; 

                                                           
183

 Cfr K 49 
184

 Życie braterskie we wspólnocie, 56 
185

 Cfr VC 46 
186

 Życie braterskie we wspólnocie, 12 
187

 Cfr CG 23, 216-218 



 53 

- żyje według programu wspólnotowego i uczestniczy aktywnie w jej znaczących 

momentach takich, jak „dzień wspólnoty”, spotkania wspólnotowe, zebrania i 

posiedzenia rady; 

- odczuwa i żyje konkretnie swoją przynależnością do wspólnoty inspektorialnej i 

światowej; 

- pogłębia znaczenie posłannictwa jako doświadczenia bardziej pobudzającego 

komunię, która stale mu pomaga w przezwyciężaniu każdej formy egoizmu i 

indywidualizmu. Odczytuje i ocenia razem sytuacje, współpracuje z zaangażowanymi 

w duszpasterstwie, żyje współodpowiedzialnie i zgodnie według programu 

wspólnotowego, przyjmując własną rolę i respektując inne; 

- żyje umiejscowiony w Kościele lokalnym w poczuciu komunii i współpracy oraz jest 

dyspozycyjny do współpracy ze wszystkimi siłami, które na terytorium angażują się 

na rzecz młodzieży. 

 

3.2.6 Naśladowanie Chrystusa posłusznego, ubogiego i czystego 

 

91. Życie duchowe salezjanina jest mocnym doświadczeniem Boga, które jest wspierane i 

ze swojej strony wspiera styl życia całkowicie oparty na wartościach Ewangelii
188

. 

Dlatego salezjanin obiera formę życia posłusznego, ubogiego i czystego, którą wybrał 

sobie Jezus na ziemi. Jest to dla niego radykalny sposób życia Ewangelią i pewna droga 

całkowitego oddania się młodzieży z miłości do Boga. Jest to jego sposób szukania miłości 

doskonałej
189

. 

Wzrastając w radykalności ewangelicznej o intensywnym tonie apostolskim, czyni on ze 

swego życia orędzie wychowawcze, szczególnie dla młodzieży, proklamując swoim życiem, 

że „Bóg istnieje, a jego miłość może dać pełnię życiu, i że potrzeba miłości, dążność do 

posiadania i wolność decydowania o własnym życiu uzyskują swój ostateczny cel w 

Chrystusie Zbawicielu”
190

. 

 

3.2.6.1 Iść za Chrystusem posłusznym 

 

92. Posłuszeństwo Ojcu jest dla Jezusa syntezą Jego życia, które wyraża się w misterium 

paschalnym. Objawia swoją tożsamość Syna i zarazem Sługi, ukazując Go zjednoczonego, w 

absolutnie niepowtarzalny sposób, z Ojcem i całkowicie Mu posłusznego. Konsekracji ze 

strony Ojca odpowiada Jego całkowita dyspozycyjność do wypełnienia misji zbawienia. 

Dla salezjanina, jednej z zasadniczych racji priorytetu posłuszeństwa – Ksiądz Bosko 

mówił: „w Zgromadzeniu posłuszeństwo jest wszystkim”
191

 – trzeba szukać w szczególnej 

ważności, jaką ma „posłannictwo” w jego życiu
192

, a zasadniczo w jego formie 

wspólnotowej
193

. Posłuszeństwo czyni go całkowicie dyspozycyjnym do pełnienia służby na 

rzecz młodzieży. 

W obecnym kontekście kulturalnym, który podkreśla samorealizację i indywidualny 

protagonizm, uczeń Chrystusa posłusznego doskonali własną wolność osoby konsekrowanej, 

poświęcając całą swoją osobę na służbę wspólnemu posłannictwu w duchu inicjatywy, 

odpowiedzialności i posłuszeństwa oraz unikając jakiejkolwiek formy indywidualizmu.      

 

                                                           
188

 Cfr K 60 
189

 Cfr PC 1 
190

 K 62 
191

 MB X, str. 1059 
192

 Cfr K 3 
193

 Cfr K 50 



 54 

93. Aby żyć doświadczeniem posłuszeństwa salezjanin zwraca uwagę na niektóre 

postawy: 

- próbuje wypracować w sobie samym trudne przejście od tego, co mu się podoba do 

tego, co „podoba się Ojcu”, utożsamiając się z uczuciami Chrystusa; 

- poszukuje woli Ojca, poprzez modlitwę i poprawną medytację – dialog wspólnotowy, 

rozsądek duszpasterski, zwrócenie uwagi na konkretne sytuacje i znaki czasu, 

rozmowa braterska z przełożonym – i ją pełni z całym poświęceniem; 

- w pełnej wolności przyjmuje Konstytucje jako swój program życia i świętości oraz 

posłusznie przyjmuje wskazówki  Kościoła i Jego Pasterzy, ukierunkowania 

Zgromadzenia poprzez Kapituły Generalne, wypowiedzi Przełożonego Generalnego i 

innych przełożonych; 

- wykonuje swoje zadania hojnie i twórczo, oddając wszystkie swoje dary na służbę 

posłannictwu; 

- w pierwszej osobie przyjmuje posłannictwo dzieła, do którego został skierowany, jest 

otwarty na dialog i współodpowiedzialność we wspólnocie, działa harmonijnie z 

projektem wspólnym oraz służy mu według własnej roli i w poszanowaniu wkładu 

innych; 

- żyje posłuszeństwem w sprawowaniu ról władzy i rządzenia, pełniąc je w stylu 

animacji, popierając współpracę i operatywną spójność, nakłaniając do zrozumienia 

sensu wspólnego posłannictwa oraz potrafiąc interweniować z dobrocią i odwagą; 

- kiedy posłuszeństwo wymaga trudnych prób miłości, odnosi się do Chrystusa, Syna 

posłusznego Ojcu
194

. Pamięta słowa Księdza Bosko: „Będzie jakaś reguła, która nam 

się nie podoba, jakiś urząd lub inna rzecz, która nas odpycha; nie pozwólmy się 

zniechęcić, zwyciężmy tę dyspozycję przeciwną naszemu duchowi z miłości do 

Naszego Pana Jezusa Chrystusa i nagrody, która jest nam przygotowana... Gdy 

będziemy czynić w ten sposób wyjdzie z tego potem prawdziwe posłuszeństwo”
195

. 

 

3.2.6.2 Iść za Chrystusem ubogim 

 

94. Jezus przyjął ubóstwo jako formę życia, jako wyraz całkowitej przynależności do 

posłannictwa, solidarności z nami i wyrzeczenia się własnego interesu oraz jako spojrzenie 

duszpasterskie i priorytet dla ubogich. W Jezusie salezjanin znajduje prawdziwe bogactwo; w 

Nim chce kochać biedną młodzież i czuć się z nią solidarnym. 

Ubóstwo jest postawą serca
196

 i cechą charakterystyczną posłannictwa. Jest osobistym i 

wspólnotowym stylem życia, który czyni wolnymi, abyśmy hojnie poświęcili się służbie 

Ewangelii.  

W ten sposób salezjanin i wspólnota stają się proroctwem społeczności alternatywnej, 

która stawiałaby na dobro wspólne, respektowałaby wartość każdej osoby, budowałaby się w 

oparciu o kryteria sprawiedliwości i równości oraz solidaryzowałaby się z tymi, którzy są 

słabi i pokrzywdzeni
197

. 

95. W sposób progresywny i stały, salezjanin kultywuje w sobie te oto postawy: 

- Przyjmuje Chrystusa biednego jako wzór życia i znajduje w Nim prawdziwy skarb: 

„Wszystko uznaję za stratę ze względu na najwyższą wartość poznania Chrystusa... i 

to, aby poznać Chrystusa i moc Jego zmartwychwstania”
198

; 

                                                           
194

 Cfr K 71 
195

 MB VI, str. 933 
196

 „Ubóstwo trzeba mieć w sercu, aby je praktykować”, zwykł mawiać Ksiądz Bosko. Cfr MB V, str. 670 
197

 Cfr Vecchi J., Posłani, aby głosi biednym Dobrą Nowinę, ACG 367 (1999), str. 9  
198

 Flp 3, 8-10 



 55 

- Stara się żyć w radości, prostocie i pracowitości, kocha pracę apostolską i służbę na 

rzecz swojej wspólnoty, jest dyspozycyjny do pracy fizycznej
199

, przyjmuje z prostotą 

nieuniknione niedogodności i konieczne wyrzeczenia; 

- pokłada zaufanie w programie, jaki Bóg ma w stosunku do jego życia; czuje się 

odpowiedzialnym za dobra, których używa i jest wrażliwy na wspólnotowe 

świadectwo ubóstwa; stara się współdzielić po bratersku wszystko: dobra materialne, 

owoce pracy, otrzymane dary, energie, zdolności, doświadczenia; potrafi być 

zależnym od wspólnoty i przełożonego
200

; 

- manifestuje ubóstwo w wierności odbiorcom posłannictwa, w ustawieniu działań 

wychowawczych i duszpasterskich różnych dzieł, w szczególnej perspektywie z jaką 

patrzy na rzeczywistość i wydarzenia, we wrażliwości na sytuacje społeczne i nowe 

formy ubóstwa, ponaglany także nauką społeczna Kościoła; z racji swego powołania 

czuje się ponaglony do zainteresowania się ubogimi i ich problemami, do „kochania 

ich w Chrystusie”
201

 miłością solidarną i pełną inicjatywy oraz do uczestniczenia w 

ich warunkach życiowych. Cieszy się z tego, że pracuje wśród młodzieży biednej, 

młodzieży pracującej i w środowiskach ludowych. Rozwija w sobie i innych miłość 

do misji i zaangażowanie w animację misyjną; 

- żyje działaniami wychowawczymi i promocją jako najlepszą służbą ubogim, 

dowartościowując środki i struktury najbardziej adekwatne, łącząc umiejętność 

administrowania z zaufaniem do Opatrzności, odwołując się do „dobrodziei” i 

pełnego poświęcenia osobistego. 

 

3.2.6.3. Iść za Chrystusem Czystym 

 

96. „Zjednoczenie z Bogiem”, „umiłowanie młodzieży”, „dobroć”, „duch rodzinny” są to 

cechy charakterystyczne ducha salezjańskiego, które mówią o salezjańskiej formie kochania. 

Salezjanin codziennie doświadcza miłości Boga, która wypełnia jego życie
202

 i żyje 

radośnie czystością jako znakiem, który wskazuje Chrystusa żywego, zmartwychwstałego i 

obecnego w Swoim Kościele, zdolnego podbić serca
203

. 

Jest on przekonany, że konsekrowana czystość wywiera oryginalny styl na jego zdolności 

kochania i czyni go hojnym i radosnym w ofiarnym dawaniu siebie, wolnym sercem do 

kochania tylko i nade wszystko Boga oraz zdolnym do przeżywania dobra. 

Uczy się stawać świadkiem umiłowania młodzieży przez Boga, wychowawcą zdolnym do 

wcielenia ojcostwa Boga w młodzież, w ten sposób aby „poznała ona, że jest kochana”. 

Poprzez miłość, którą potrafi być kochanym, wychowuje ją do prawdziwej i czystej 

miłości. 

W kontekście kultury, która podkreśla znaczenie ciała i wielokrotnie irytuje seksualność, 

zobowiązanie do czystości i świadectwo zrównoważonego i szczęśliwego humanizmu są 

znakiem mocy łaski Bożej w słabości kondycji ludzkiej. Mówi życiem, że z pomocą Pana jest 

możliwe ukierunkowanie serca, wychowanie uczuć i dominowanie nad sobą samym, które 

prowadzą do autentycznie ludzkiego doświadczenia miłości Boga i bliźniego. 

97. Formacja do zachowania czystości wymaga niektórych koniecznych warunków: 

- wychowywać siebie i innych do dojrzałości uczuciowej, poczynając od uznania, że 

miłość zajmuje centralne miejsce w życiu, nie ogranicza się do jednego tylko 

wymiaru, wymiaru fizycznego, lecz angażuje osobę we wszystkich jej aspektach, 

                                                           
199

 Cfr R 64 
200

 Cfr K 76 
201

 K 79 
202

 Cfr 62 
203

 Vecchi J., Miłość bez granic do Boga i młodzieży, ACG 366 (1999), str. 12 



 56 

psychicznym i duchowym włącznie; dojrzewanie w przekonaniu, że prawdziwa 

miłość jest skierowana ku komuś innemu, jest ofiarna, czyni zdolnymi do 

wyrzeczenia
204

; 

- kochać Boga ze wszystkich sił, a w Nim przede wszystkim młodzież, do której jest 

posłany: dlatego salezjanin przyjmuje formę życia i styl miłości wychowawczej i 

duszpasterskiej, które niosą ze sobą wyrzeczenie się życia małżeńskiego i tego 

wszystkiego, co jest mu właściwe; 

- integrować potrzebę kochania z potrzebą bycia kochanym w umiejętności 

podtrzymywania przyjaźni i współdzielenia się braterskiego, w duchu rodzinnym, w 

dobroci Systemu Prewencyjnego, który jest umiejętnością kochania i bycia 

kochanym; 

- wychowywać się do miłości innych, pełnej szacunku, szczerości, ludzkiego ciepła, 

wierności i zrozumienia, przezwyciężając bariery, które izolują i postawy, które 

prowadzą do instrumentalizacji osób; 

- mieć świadomość własnej słabości i troszczyć się o ascezę i umiarkowanie, 

zachowując równowagę emocjonalną i opanowanie popędu seksualnego; być 

roztropnym w kontaktach międzyosobowych, w zwyczajnej mowie i użyciu środków 

społecznego przekazu; 

- wzywać pomocy Bożej i żyć w Jego obecności; troszczyć się o przyjaźń z Chrystusem, 

dowartościowywać Sakrament Pojednania jako źródło oczyszczenia, z prostotą 

powierzać się przewodnikowi duchowemu; zwracać się z synowską ufnością do 

Maryi Niepokalanej, która pomaga miłować tak, jak miłował Ksiądz Bosko
205

. 

 

3.2.7. W dialogu z Panem 

 

98. W modlitwie salezjanin kultywuje, zasila i celebruje umiejętność spotkania Boga w 

życiu i pracy wychowawczej z młodzieżą i radość kontemplowania Jezusa Dobrego Pasterza, 

Boga Ojca jako ojca jego młodzieży i Ducha Świętego, który w nich działa. 

Wie on, że modlitwa jest przede wszystkim posłuszeństwem Duchowi Świętemu oraz 

pokornym, ufnym i apostolskim doświadczeniem kogoś, kto spontanicznie łączy praktykę 

modlitwy z życiem
206

, osiągając „ową niestrudzoną pracowitość, uświęconą przez modlitwę i 

zjednoczenie z Bogiem, którą powinni się odznaczać synowie Księdza Bosko
207

. 

99. Naśladuje Księdza Bosko, który żył i wychowywał salezjanów do prostego, 

konkretnego i głębokiego odniesienia do Bogiem. Dał świadectwo stałej postawie modlitwy i 

umiejętności ukierunkowania każdej sprawy na chwałę Bożą, życiu i działaniu w Jego 

obecności, troszcząc się jedynie o Królestwo Boże. Idąc za jego przykładem, salezjanin 

„troszczy się o zjednoczenie z Bogiem i dostrzega potrzebę nieustannej modlitwy”
208

. 

Odniesienie do Boga i duchowość apostolska stanowią serce jego doświadczenia i 

przenikają jego życie, wcześniej jeszcze niż zostaną przełożone w działalność i praktykę 

pobożności. Jego modlitwa jest modlitwą Da mihi animas, cetera tolle, która znajduje swe 

źródło w Eucharystii i wyraża się w pełnym poświęceniu działalności apostolskiej
209

. 

100. Nie ma nic szczególnego i wyjątkowego w formie modlitwy salezjanina. Wzoruje on 

się na itinerarium modlitwy, które daje Kościół dobremu chrześcijaninowi. Utożsamia się z 

                                                           
204

 cfr R 66. 68 
205

 Cfr K 84 
206

 Cfr K 86 
207

 K 95 
208

 K 12 
209

 Cfr Vecchi J., To jest moje Ciało, ofiarowane za was, ACG 371 (2000), str. 37-40  



 57 

pedagogią Kościoła, która go prowadzi do ożywienia w sobie tajemnic odkupienia poprzez 

okresy roku liturgicznego i pozwala ewangelizować się Słowem Bożym. 

Tak jak Ksiądz Bosko z intensywną wiarą przeżywa zwyczajne praktyki pobożności: są 

one dla niego „nie tylko środkami uświęcenia osobistego, lecz także chwilami ćwiczenia się 

we współpracy, zawsze bardziej intensywnej, w przemienianiu świata według planu Boga”
210

. 

Modli się razem ze swoją wspólnotą, która na modlitwie „ożywia świadomość swego 

najgłębszego i żywotnego związku z Bogiem i swego zbawczego posłannictwa”
211

 oraz 

współdzieli tę postawę modlitwy ze wspólnotą wychowawczą i Rodziną salezjańska, w 

sposób szczególny w celebrowaniu salezjańskich świąt rodzinnych. 

Jego modlitwa nosi znamię apostoła i wychowawcy, poświęconego dobru młodzieży. 

Łączy się z życiem: poprzedza, towarzyszy i następuje po działaniu apostolskim, jest związana 

z młodzieżą, za którą i z którą się modli. 

Dlatego właśnie modlitwa salezjanina ma styl młodzieżowy, pełen prostoty, żywości i 

szczerości
212

. Jest modlitwą „radosną i twórczą, prostą i głęboką, jest otwartą na uczestnictwo 

wspólnotowe i zespoloną z życiem, w którym znajduje swe przedłużenie”
213

. 

101. W dialogu osobistym i wspólnotowym salezjanina z Panem trzeba podkreślić 

niektóre wyrażenia i wydarzenia o szczególnym znaczeniu: 

„Słowo Boże jest pierwszym źródłem każdej duchowości chrześcijańskiej. Zasila ono 

osobiste odniesienie do Boga żyjącego i Jego zbawczej i uświęcającej woli
214

. 

„Jest dla nas źródłem życia duchowego, pokarmem dla modlitwy, światłem w 

rozpoznawaniu woli Bożej w wydarzeniach i mocą w dochowywaniu wierności naszemu 

powołaniu”
215

. Dlatego też salezjanin słucha Go z wiarą i pokorą, przyjmuje Je w sercu jako 

przewodnika swego postępowania, czyni wszystko, aby owocowało w jego życiu i 

proklamuje Je z radością
216

. 

„Słuchanie Słowa Bożego jest codzienną chwilą najbardziej skuteczną formacji 

ciągłej”
217

. Dokonuje się ono w sposób szczególny w celebracji Eucharystycznej i praktyce 

rozmyślania. Codzienne rozmyślanie jest uprzywilejowaną chwilą intymności z Panem oraz 

konkretną okazją do przyswojenia sobie Pisma Świętego i wcielenia Go w życie. 

102. Celebracja Eucharystii jest centralnym aktem całego dnia salezjanina. Dziękuje 

Ojcu, wspomina plan zbawienia zrealizowany przez Syna, przyjmuje Ciało i Krew Chrystusa 

oraz otrzymuje Ducha Świętego, który uzdalnia go do komunii braterskiej i odnawia w swym 

zaangażowaniu apostolskim. 

Obecność Eucharystii w domu salezjańskim jest dla syna Księdza Bosko motywem 

częstych spotkań z Chrystusem, ponieważ tylko z niego czerpiemy moc i wytrwałość w 

naszej pracy dla młodzieży
218

. 

Łaska Eucharystii rozciąga się na poszczególne godziny dnia w celebracji Liturgii 

godzin
219

. 

103. Celebracja Sakramentu Pojednania stanowi bardziej znaczący przejaw skuteczności 

codziennej drogi nawrócenia. Obdarza on radością Ojcowskiego przebaczenia, odbudowuje 

jedność wspólnoty braterskiej i oczyszcza apostolskie intencje
220

. 

                                                           
210

 CGS 535 
211

 K 85 
212

 Cfr 86; Program życia Salezjanów Księdza Bosko, str. 621-623 
213

 K 86 
214

 VC 94 
215

 K 87 
216

 Cfr tamże 
217

 Vecchi J., To jest moje Ciało, ofiarowane za was, ACG 371, str. 21  
218

 Cfr 88 
219

 Cfr 89 
220

 Cfr 90 



 58 

Ksiądz Bosko podkreślił doniosłość pedagogiczna Sakramentu Pojednania i przedstawił 

regularną i częstą celebrację tego sakramentu jako klucz do osobistego postępu duchowego i 

prowadzenia wychowawczego młodzieży. 

Salezjanin kocha i czyni, aby kochano Sakrament Pojednania. 

104. Nabożeństwo do Maryi stanowi dla salezjanina radosne i mocne wezwanie do 

uznania i wzywania Maryi jako „wzoru modlitwy i miłości duszpasterskiej, Mistrzyni 

mądrości i Przewodniczki naszej Rodziny”; wezwanie do kontemplacji i naśladowania „Jej 

wiary, Jej zatroskania o potrzebujących, wierności w godzinie krzyża i radości z 

przedziwnych dzieł dokonanych przez Ojca”. Za przykładem Księdza Bosko czuje się 

zobowiązanym do szerzenia „synowskiego i głębokiego nabożeństwa” do Niej, Niepokalanej 

i Wspomożycielki
221

. 

105. Pewne zwrócenie uwagi podtrzymuje i wyraża doświadczenie modlitewne 

salezjanina i stanowi pedagogię życia: 

- ćwiczy się w celebrowaniu w czasie tajemnicy Chrystusa, przeżywając poszczególne 

okresy roku liturgicznego jako momenty, które wyznaczają etapy jego doświadczenia 

chrześcijańskiego i uwypuklając znaczenie duchowe niedzieli; 

- troszczy się o swoją wiarę, pogłębia poznanie tajemnicy chrześcijaństwa, uaktualnia 

swoja wizję teologiczna i duchową jako motywację swego doświadczenia 

modlitewnego; 

- ze swego uczestnictwa w liturgii tworzy ciągłą szkołę modlitwy, uczy się słuchać 

głosu Boga i przyjmuje Jego łaskę; nie ustaje w modlitwie nawet wtedy, gdy 

przechodzi momenty oschłości; 

- celebruje Liturgię Godzin jako przedłużenie w dniu tajemnicy Eucharystycznej, 

współdzieląc ze wspólnotą – w przewidzianym czasie – chwałę Pana; 

- rozwija świadomość posłannictwa apostolskiego: idzie do młodzieży jako wysłany 

przez Pana, aby działać w Jego imię, a nie tylko z osobistego wyboru; wie, że przed 

nim idzie Pan; jest przekonany, że praca, którą wykonuje jest dziełem odkupienia, 

rozumianym jako wyzwolenie z różnych form zła lub ewangelizacją różnych 

rzeczywistości ludzkich; 

- lubi modlić się ze swoja wspólnotą i jest wierny spotkaniom modlitewnym wspólnoty. 

Odkrywa piękno dzielenia się ze wspólnotą własnymi doświadczeniami wiary i 

troskami działania apostolskiego. Praktykowane spontanicznie i za wspólną zgodą, 

dzielenie to „karmi zarówno wiarę i nadzieję, jak też szacunek i wzajemne zaufanie, 

sprzyja pojednaniu i wzmacnia braterską solidarność w modlitwie”
222

; 

- odbiera korzyść z braterskiego spotkania i kierownictwa duchowego dla swej drogi 

modlitwy; 

- dowartościowuje okazje i bodźce, które sprzyjałyby żywej i odnowionej modlitwie 

wspólnotowej i osobistej, aby przezwyciężyła ryzyko formalizmu, przeżycia się i 

pasywności, które często zagrażają formom powszechnym i obowiązkowym 

modlitwy. 

106. Doświadczenie duchowe salezjanina znajduje silne bodźce w działaniu apostolskim i 

wystawione jest równocześnie na pewne ryzyko. Salezjanin jest wezwany, aby żył łaską 

jedności, unikając „jakiejkolwiek dychotomii między życiem wewnętrznym i zaangażowaniem 

duszpasterskim, miedzy duchem zakonnym i zadaniem wychowawczym lub jakąkolwiek 

ucieczką w formę życia, która nie odpowiadałaby radzie Księdza Bosko: praca, modlitwa i 

umiarkowanie”
223

. 

                                                           
221

 Cfr K 92 
222

 Życie braterskie we wspólnocie, 26 
223

 Vecchi J., Ojciec konsekruje nas i wysyła, ACG 365 (1998), str. 28 



 59 

Salezjanin czuwa, aby jego dynamizm duchowy nie zwolnił lub nie zatrzymał się oraz 

aby jego życie duchowe nie było zagrożone powierzchownością lub rozproszeniem. W tym 

celu zobowiązuje się do życia w Duchu Świętym, do działania wynikającego z wewnętrznego 

życia apostolskiego i do troszczenia się o życie zunifikowane. 

 

Ukierunkowania i normy praktyczne 

 

Życie wspólnotowe 

 

107. Wspólnota niech zatroszczy się o styl braterskiej komunikacji i dzielenie się 

doświadczeniem powołaniowym, które pobudzałoby ducha rodzinnego, wzajemną pomoc i 

umiejętność braterskiego upomnienia
224

. Niech się nada jakość różnym sposobom spotkania i 

współdzielenia się: dialog na temat posłannictwa, rozpoznanie wspólnotowe, wspólna 

modlitwa, „dzień wspólnoty”
225

, opracowywanie projektu wychowawczo-duszpasterskiego, 

programowanie, rewizja życia, studiowanie ukierunkowań Kościoła i Zgromadzenia, 

momenty weryfikacji braterstwa, ubóstwa
226

, modlitwy
227

 i wartości duchowości salezjańskiej, 

itp. 

 

Życie według rad ewangelicznych 

 

Posłuszeństwo salezjańskie 

108. Każdy współbrat niech uczestniczy w opracowaniu salezjańskiego projektu 

wychowawczo-duszpasterskiego lokalnego i inspektorialnego i przysposobi się do „pracy 

razem”
228

. 

109. „Wierny zaleceniu Księdza Bosko, każdy współbrat spotyka się często z własnym 

przełożonym na braterskiej rozmowie”
229

. „W okresie formacji początkowej współbracia 

przeprowadzą z przełożonym raz w miesiącu rozmowę przewidzianą w art. 70 Konstytucji”
230

. 

Ubóstwo salezjańskie 

110. Wszyscy współbracia niech żyją w ubóstwie „jako w oderwaniu serca i w ofiarnej 

służbie braciom, w sposób surowy, zapobiegliwy i bogaty w inicjatywy”
231

; kultywują 

solidarność z ubogimi
232

, działając na rzecz sprawiedliwości i pokoju, szczególnie przez 

wychowanie biednych
233

. 

„Wspólnota lokalna i inspektorialna niech weryfikuje tak często, jak to uzna za stosowne, 

własny stan ubóstwa w odniesieniu do świadectwa wspólnotowego oraz do pełnionych usług. 

Niech studiuje środki ciągłej odnowy”
234

. 

111. Podczas formacji początkowej należy uczynić, aby współbrat: 

- wypełniał odpowiedzialnie swoje obowiązki, poważnie angażował się w studia i był 

dyspozycyjny do szybkiego wykonywania prac fizycznych, żądanych przez wspólnotę; 

- przyjmował postawę solidarną ze światem ludzi młodych i biednych, także w 

konkretnych doświadczeniach; 

                                                           
224

 Cfr CG 21, 59b; CGS 494.540 
225

 CG 23, 222 
226

 Cfr R 65 
227

 Cfr R 174 
228

 Cfr CG 24, 152 
229

 K 70 
230

 R 79 
231

 K 73 
232

 Cfr K 79 
233

 Cfr K 73  
234

 R 65 



 60 

- wzrastał w odpowiedzialności za używanie pieniędzy, niech się przyzwyczai do 

rozliczania swoich wydatków oraz niech stosownie uczestniczy w administracji 

wspólnoty
235

; 

- niech będzie wprowadzony w aspekty ekonomiczne wspólnoty i przyzwyczaja się 

używać środki zarządzania administracyjnego konieczne dla realizowania 

posłannictwa. 

 

Czystość salezjańska 

 

112. Już od pierwszych lat formacji niech się zapewni, poprzez osobisty dialog i 

towarzyszenie całemu doświadczeniu formacyjnemu, personalizowane wychowanie do 

seksualności, które pomogłoby poznać jej prawdziwą istotę ludzką i chrześcijańską jak 

również jej cel w małżeństwie i życiu konsekrowanym
236

; które prowadziłoby do uszanowania 

i umiłowania konsekracji oraz „wzrastania w radosnej i dojrzałej postawie w odniesieniu do 

kobiecości”
237

. 

113. Współbracia, stosownie wspierani, świadomie przyjmują ascezę, którą czystość 

niesie ze sobą
238

. W sposób szczególny: 

- niech weryfikują czy postawa i sposób zachowania względem innych, kobiet i 

mężczyzn, jak również młodzieży jest zgodna z wyborem salezjańskiego życia 

zakonnego i świadectwem, które jest mu właściwe
239

; 

- niech przyjmują ewentualne upomnienia braterskie
240

; 

- niech potrafią właściwie korzystać z czasu wolnego, środków masowego przekazu i 

lektur
241

 i zachowają roztropność w składaniu wizyt i oglądaniu widowisk
242

. 

Aby sprzyjać darowi czystości salezjańskiej, wspólnota niech troszczy się o braterską i 

rodzinną atmosferę wśród współbraci i w stosunkach z młodzieżą
243

. 

 

W dialogu z Panem 

 

114. Życie duchowe salezjanina wspierane jest pedagogią liturgiczną Kościoła, „pełnym, 

świadomym i aktywnym”
244

 uczestniczeniem w celebracjach oraz ciągłym wspólnotowym 

wychowaniem liturgicznym. Każdy współbrat niech żywi w sercu godność kultu Bożego, 

szacunek do orientacji liturgicznych oraz wrażliwość na śpiew, gesty i symbole liturgiczne
245

. 

115. Eucharystia zajmuje centralne miejsce w codziennym życiu salezjanina i 

wspólnoty
246

. Przez Nią wyraża się i umacnia znaczenie konsekracji apostolskiej w 

upodobnieniu do Chrystusa, zjednoczeniu braterskim i odnowionym zapale apostolskim. 

 „Wszyscy współbracie będą wierni codziennemu sprawowaniu Eucharystii”
247

. 

116. Niech się troszczy o znajomość Słowa Bożego, prawdziwej szkoły formacji ciągłej, 

poprzez ciągły z Nim kontakt, czytanie duchowne, studium i wspólnotowe dzielenie się Nim.  

                                                           
235

 Cfr CGS 613; ACS 253, str. 55; ACS 276, str. 85 
236

 Cfr PDV 50 
237

 CG 24, 178 
238

 Cfr PO 16; CG 21, 39. 59 
239

 Cfr R 68; CGS 675 
240

 Cfr CG 21, 59 
241

 Cfr R 44 
242

 Cfr R 50. 66 
243

 Cfr CG 21, 39. 58; PC 12; C 15 
244

 Sacrosanctum Concilium Watykan II 1963 14 
245

 Vecchi J., To jest moje Ciało, ofiarowane za was, ACG 371 (2000), str. 48-49 
246

 Cfr 88 
247

 R 70 



 61 

117. W życiu osobistym i wspólnotowym niech się podkreśla wartość wychowawczą i 

formacyjną Sakramentu Pojednania według naszej duchowości. Częstotliwość Jego 

celebracji „powinna być określona poprzez zgodę własnego spowiednika, zgodnie z tradycją 

mistrzów duchowości i prawami Kościoła”
248

. Zazwyczaj zakonnicy „zatroskani o własne 

zjednoczenie z Bogiem niech starają zbliżać się często do Sakramentu Pojednania, tj. dwa 

razy w miesiącu”
249

. W okresie formacji początkowej, ze względu na wpływ, który może 

wywierać towarzyszenie spowiednika na rozeznanie powołania i na całe doświadczenie 

formacyjne, współbracia niech mają stałego spowiednika i zazwyczaj salezjanina. 

118. Celebracja Liturgii Godzin, adekwatnie zadbana, wnosi wkład w konsolidację 

postawy modlitwy i zjednoczenia z Bogiem
250

. „Współbracia odprawią codziennie, możliwie 

wspólnie, Jutrznię i Nieszpory
251

. Współbracia diakoni i kapłani niech będą wierni 

„obowiązkom wynikającym z przyjętych święceń”
252

, uczestnicząc poprzez celebrowanie 

Liturgii Godzin w nieprzerwanej chwale, którą Kościół wznosi do swego Pana. 

119. Niech się zadba ze szczególna uwagą o wychowanie do modlitwy osobistej i 

modlitwy myślnej, uczestnictwa i animacji skupień i corocznych rekolekcji oraz zasadniczych 

momentów pedagogii duchowej salezjanina, które pobudzają postawę odnowy i konsolidują 

jedność życia
253

. „Wspólnota przeznaczy przynajmniej trzy godziny na skupienie miesięczne i 

cały dzień, odpowiednio przygotowany, na skupienie kwartalne. Corocznie współbracia 

odprawią sześciodniowe rekolekcje, w sposób ustalony przez Kapitułę inspektorialną”
254

. 

120. CIF Komisja Inspektorialna do spraw formacji i dyrektorzy pomogą współbraciom 

zatroszczyć się o jakość modlitwy osobistej, szczególnie o rozmyślanie, przeprowadzane 

wspólnie przynajmniej przez pół godziny
255

, sprzyjając poznawaniu i praktykom metod 

adekwatnych do cech charakterystycznych naszej duchowości. 

121. W ciągu roku niech należycie zostaną uwypuklone święta maryjne zgodnie z duchem 

liturgii oraz dowartościuje się przejawy pobożności maryjnej, typowe dla Rodziny 

Salezjańskiej, szczególnie święty Różaniec
256

. 

Nich się celebruje w radości święta i wspomnienia Świętych i Błogosławionych Rodziny 

Salezjańskiej, chwaląc Pana za dar świętości rozpowszechniony w naszej Rodzinie duchowej i 

otrzymując motyw do Ich naśladowania. 

122. Niech się zadba o momenty dzielenia się modlitwą z młodzieżą i osobami świeckimi. 

123. Metody i style modlitwy, teksty i inne pomoce niech zachowują cechy 

charakterystyczne dla salezjańskiej modlitwy głęboko związanej z działaniem; niech otwierają 

na „zrównoważoną spontaniczność i kreatywność zarówno osobistą jak też wspólnotową”
257

 

oraz wychowują do szczególnej wrażliwości na formy młodzieżowe, ludowe i świąteczne
258

. 

Niech przyczyniają się do ożywiania ducha różnych celebracji i unikania skutków rutyny. 

 

 

 

 

 

                                                           
248

 Instrukcja CEC Formacja liturgiczna w seminariach, 1979 36; Dekret CRIS Dum canonicarum Legum, 1971 
249

 Dekret CRIS Dum canonicarum Legum, 1971 art. 3 
250

 Cfr K 89 
251

 R 70 
252

 K 89 
253

 Cfr K 91; R 72 
254

 R 72 
255

 Cfr 71 
256

 Cfr K 92; R 74 
257

 CG 21, 45 
258

 Cfr CG 21, 44 



 62 

3.3 Wymiar intelektualny 

 

3.3.1 Motywy i przynaglenia 

 

124. Mocna formacja intelektualna i ciągle uaktualniana, oparta na poważnych studiach, 

która powodowałaby dojrzałą troskę o umiejętność refleksji, osądu i krytycznej konfrontacji z 

rzeczywistością jest niezbędna, aby żyć w sposób adekwatny powołaniem salezjańskim. 

Społeczność, która ciągle się zmienia, żąda osób o otwartej i krytycznej mentalności i 

postawie poszukiwania, skłonnych do uczenia się i stawienia czoła nowemu, zręcznych w 

odróżnieniu tego, co jest stałe od tego, co zmienne, skłonnych do dialogu i zdolnych do 

myślenia. 

Tylko inteligentny kontakt z rzeczywistością i otwarta wizja kultury, zakorzeniona w 

Słowie Bożym, zmyśle eklezjalnym i ukierunkowaniach Zgromadzenia, prowadzi salezjanina 

do dokonania wyboru i doświadczenia powołaniowego solidnie umotywowanego oraz pomaga 

mu przeżywać świadomie i dojrzale, bez redukcji i kompleksów, własną tożsamość oraz jej 

znaczenie ludzkie i zakonne. W przeciwnym razie istnieje niebezpieczeństwo zagubienia się 

w obliczu różnych nurtów myśli lub ucieczki we wzory zachowania i formy wyrazu, które już 

się przeżyły, czy też nie są zgodne z własnym powołaniem
259

. 

125. We współczesnym społeczeństwie, pod wpływem zapału nowej ewangelizacji 

salezjanin odczuwa potrzebę wniesienia wkładu, według swego charyzmatu, w dialog między 

kulturą a wiarą i zindywidualizowania najodpowiedniejszych metod głoszenia Słowa Bożego. 

Ta penetracja Ewangelii w kulturę i społeczność zakłada pogłębienie tajemnicy Boga, 

powołanie człowieka i obecne warunki, w których przebiega życie. 

W sposób szczególny salezjanin, wezwany do działania na polu młodzieżowym, odczuwa 

potrzebę poznania go i przysposobienia się działań wychowawczych i duszpasterskich 

adekwatnych i skutecznych. Wymaga to uwagi i stałej refleksji oraz umiejętności przekładania 

w konkretne projekty posłannictwa wychowawczego. Niezbędna jest tu oświecona 

mentalność duszpasterska, kompetencje pedagogiczne i profesjonalność. 

126. Poza tym w realizacji posłannictwa, wraz z kompetentnymi osobami świeckimi, 

salezjaninowi powierzona jest rola osoby ustawiającej duszpasterstwo, pierwszego 

odpowiedzialnego za tożsamość inicjatyw i dzieł, animatora i formatora osób dorosłych 

współodpowiedzialnych za pracę wychowawczą. 

To zadanie, które może mieć różne przejawy według dzieł i ról, domaga się od niego 

lepszego poznania teoretycznego i praktycznego problematyki młodzieżowej oraz dróg 

wychowania, umiejętności wzajemnego działania z dorosłymi na rzecz problemów życia i 

wiary, komunikowania i ukierunkowywania, zaproponowania w sposób autorytatywny celów 

i itinerariów wychowawczych. 

Zakłada również bardziej przekonywujące przeżywanie ducha salezjańskiego, poznanie 

refleksyjne i całościowe Systemu Prewencyjnego oraz większą świadomość własnej 

tożsamości
260

. 

127. W przejściu kulturalnym, w którym żyjemy, trzeba jak nigdy połączyć świadectwo 

zakonne z wartościami ludzkimi i z wyzwaniami, które pochodzą od świata kultury. „W 

obrębie życia konsekrowanego potrzeba odnowionej miłości na rzecz zaangażowania 

kulturalnego, poświecenia się studiom jako środkowi do osiągnięcia integralnej formacji i 

jako nadzwyczajnie aktualnej drodze ascetycznej w obliczu różnorodności kultur”
261

. 

 

 

                                                           
259

 Cfr Vecchi J., Dla was studiuję, ACG 361 (1997), str. 36 
260

 Tamże, str. 17-18 
261

 VC 98 



 63 

3.3.2 Istota formacji intelektualnej 

 

128. Wymiar intelektualny jest więc zasadniczym komponentem formacji zarówno 

początkowej, jak też ciągłej. Chodzi tu o formację intelektualną ściśle połączona z innymi 

wymiarami formacji: formacja zakonna i zawodowa, miłość duszpasterska i kompetencje 

pedagogiczne nawzajem odwołują się do siebie; wysiłek włożony w kwalifikacje i 

profesjonalność integruje się w doświadczeniu powołaniowym
262

. 

Studiowanie i pobożność – napisał Ksiądz Bosko do pewnego współbrata – uczynią cię 

prawdziwym salezjaninem”
263

, co prawie znaczyłoby w innych słowach: „Kultura i 

duchowość zrobią z ciebie autentycznego i kompetentnego wychowawcę i duszpasterza 

młodzieży”
264

. 

129. Zdolności intelektualne, a w sposób szczególny zdolność refleksji, poznawania i 

osądu są uzdolnieniami, o których rozwój trzeba ciągle się troszczyć. 

Trzeba podkreślić, że formacja intelektualna jest przede wszystkim sposobem życia i 

pracy, którego uczy się od życia, będąc otwartymi na wyzwania i bodźce, pochodzące z 

różnych sytuacji (kultura, Kościół, Zgromadzenie) i poświęcając czas na refleksję i 

studiowanie oraz dowartościowując środki i propozycje; jest działaniem w codzienności ze 

zdolnością uwagi i poznawania, przysposabiającym do kompetentnego wykonywanie własnej 

pracy; jest troską o środowisko wspólnotowe, które pobudza konfrontację i pogłębienie oraz 

sprzyja działaniom przemyślanym, programowanym i weryfikowanym. 

Ksiądz Bosko był przekonany kiedyś, a dzisiaj przekonane jest o tym Zgromadzenie, że 

poważne przygotowanie intelektualne pomaga w sposób niezastąpiony przeżywać zgodnie 

własny charakter powołania salezjańskiego i jego posłannictwo. 

130. Formacja intelektualna salezjanina obejmuje formacje podstawową, tj. studia, które 

stanowią część różnych faz formacji początkowej, specjalizację lub przyuczenie do zawodu i 

formację ciągłą. 

Szczególne miejsce zajmuje formacja intelektualna podczas formacji początkowej, 

zwłaszcza w niektórych okresach. Zmierza ona do zapewnienia podstawowego 

przygotowania i podstawowych kwalifikacji, otwartej i krytycznej mentalności pedagogicznej 

i duszpasterskiej, inteligentnej i uzasadnionej wizji salezjańskiej oraz postawy ciągłej refleksji 

i studiowania. 

Każdy salezjanin, koadiutor lub kapłan, zdobywa i troszczy się o solidne podstawy 

kulturalne. Z drugiej strony, specyficzne powołanie wpływa na organizację studiów, 

precyzując jej wybór, orientację i planowanie. Dla salezjanów kandydatów do kapłaństwa 

specyficzne curriculum jest określona przez Kościół według potrzeb własnego kontekstu 

kulturowego. 

Formacja zasadnicza bierze pod uwagę wyjściową sytuację kandydatów, sytuację 

zróżnicowaną, niekiedy słabą w treściach, perspektywie i metodzie studiowania, kiedy indziej 

już profesjonalnie wykwalifikowaną. 

 

3.3.3 Wybory, które kwalifikują formację intelektualną salezjanina 

 

131. Formacja intelektualna salezjanina jest ukierunkowana niektórymi określonymi 

wyborami, które trzeba dokonać już w ustawieniu formacji początkowej (curriculum, 

programy, metoda, itp.). 

                                                           
262

 CG 23, 220-221 
263

 MB XV, str. 28 
264

 Cfr Vecchi J., Dla was studiuję, ACG 361 (1997), str. 11; Formacja intelektualna w zakresie formacji 

salezjańskiej, spotkanie zainicjowane przez Kongregację do spraw formacji we współpracy z Fakultetem 

Teologii Salezjańskiego Uniwersytetu Papieskiego, Rzym 1981   



 64 

3.3.3.1 Charakterystyka salezjańska 

Regulaminy podkreślają w wyraźny sposób stosunek tożsamości do formacji 

intelektualnej salezjanina kiedy stwierdzają: „Posłannictwo salezjańskie nadaje własny i 

oryginalny kierunek i charakter formacji intelektualnej współbraci na wszystkich poziomach. 

Dlatego też w organizacji studiów powinno się harmonijnie łączyć wymagania rzetelności 

naukowej z wymaganiami zakonno-apostolskimi naszego programu życia”
265

. Dlatego nie jest 

czymś obojętnym wybór organizacji, curriculum i ośrodków studiów dla formacji współbraci, 

jeśli chce się zapewnić kwalifikacje pedagogiczno-duszpasterskie, wymagane od powołania 

salezjańskiego, jak również nie można delegować instancji nie salezjańskich do 

organizowania studiów. 

 

3.3.3.2 Wzajemne oddziaływanie teorii i praktyki oraz zgodność z koniunkturą 

historyczną 

 

132. Formacja intelektualna przysposabia do konfrontacji z sytuacjami historycznymi, 

szczególnie z warunkami życia młodzieży, widzianymi w kluczu wychowawczym i 

duszpasterskim; przygotowuje ona do rozeznania duszpasterskiego i czyni zdolnymi do 

ukierunkowania osób, projektów i procesów zgodnie z celami posłannictwa. 

Ze swej istoty domaga się prawdziwego wprowadzenia do metodologii działań 

apostolskich. W sposób syntetyczny można ją określić wyrażeniem: „refleksja nad praktyką”, 

wzajemne oddziaływanie teorii i praktyki; studiowanie i refleksja są motywowane i 

pobudzane realnym życiem, a praktyka jest oświecona i kierowana refleksją i studiami. 

 

3.3.3.3 Ustawienie całościowe i jednolite 

 

133. Jednolitość i całościowość, które charakteryzują cały proces formacyjny określają 

także wymiar intelektualny w służbie zunifikowanego doświadczenia osobistego i 

adekwatnego zrozumienia posłannictwa. 

W kontekście kulturowym, który nie wydaje się uprzywilejowywać odniesienia do 

niektórych zasadniczych kryteriów i wydaje się być znaczony pluralizmem i złożonością, jest 

czymś niezbędnym propozycja zunifikowanego myślenia, która uczyniłaby możliwą wizję 

uzasadnioną, krytyczną i otwartą. Takie zunifikowane i całościowe myślenie rodzi się z 

aktywnej syntezy własnych treści w różnych dyscyplinach i kontaktach oraz z metody 

nauczania i studiowania, która pobudza interioryzację i syntezę. 

Formacja prowadzi salezjanina do poznania oryginalności swego powołania, które stale 

zakłada delikatne odniesienie natury do łaski, nauki do wiary oraz porządku doczesnego do 

Królestwa Bożego. 

 

3.3.3.4 Ciągłość 

 

134. Także formacja intelektualna powinna być ustawiona w perspektywie formacji 

ciągłej, aby dojrzewała postawa refleksji i studiowania, otwarcia na konfrontację, uwagi na 

orientacje kościelne i salezjańskie oraz postawa obowiązku zdobywania kwalifikacji. 

Ciągłość formacji intelektualnej pomaga salezjaninowi poznawać i przeżywać z pewną 

naturalnością nowe rozwoje historii i apostolsko angażować się w nią. Stała promocja 

inteligencji przysposabia do uczenia się w formie progresywnej, czyni zdolnymi do 

dowartościowania momentów i okazji dokształcania bez ograniczania się do tego, co jest 

instytucjonalnie przewidziane oraz zdecydowanie uwarunkowuje posłannictwo salezjanina 

jako wychowawcy i duszpasterza młodzieży. 
                                                           
265

 R 82 



 65 

3.3.3.5 Inkulturacja
266

 

 

135. Zwrócenie uwagi na inkulturację powinno być obecne we wszystkich wymiarach 

formacji. Inkulturacja rzeczywiście dotyka stosunku miedzy osobą, jej korzeniami i 

charakterystyką kulturalną a powołaniem; interesuje się wcieleniem charyzmatu i realizacją 

posłannictwa wychowawczo-duszpasterskiego w różnych kontekstach. W tej perspektywie i 

wobec tego zadania powinna umiejscowić się także formacja intelektualna i programowanie 

studiów. 

Oparta na zasadach wskazanych przez Kościół, które łączą się z tajemnicą Wcielenia i 

antropologią chrześcijańską oraz na solidnej platformie filozoficznej i teologicznej, formacja 

intelektualna inkulturowana i na służbie inkulturacji, nie ogranicza się do prostego 

przystosowania do kontekstów, lecz osiąga osobę w jej korzeniach i schemacie odniesienia, 

który nosi w sobie, przysposabia do inteligentnej i krytycznej konfrontacji z rzeczywistością, 

podczas gdy podkreśla szczególne treści refleksji i studiowania. 

136. „Przy ustaleniu sposobu prowadzenia formacji według własnego kontekstu 

kulturowego”
267

 zadba się o to, aby w organizacji studiów była obecna perspektywa 

inkulturacji. Interesuje się ona w sposób szczególny formacją filozoficzną, ustawieniem 

teologii i duszpasterstwa, wymiarem ewangelizacji, działalnością misyjną i dialogiem 

ekumenicznym, stosunkami między religiami oraz metodą i duchowością salezjańska. 

Podczas studiów w postnowicjacie, w których daje się szeroką przestrzeń naukom o 

człowieku, formacja filozoficzna, ustanowiwszy zasadniczy rdzeń twierdzeń, które wiążą się 

z objawieniem chrześcijańskim, jest otwarta na zdrowy pluralizm w relacjach z różnymi 

kulturami. Unikając zestawionych obok siebie i synkretycznych przedstawień, podaje 

oryginalną syntezę inkulturowaną. 

Formacja teologiczna (teologiczno-duszpasterska, moralna, duchowa, liturgiczna, itp.), 

zwracająca uwagę na wyzwania, które prezentuje nowa ewangelizacja w różnych kontekstach 

i różnych formach wcielenia posługi duszpasterskiej, żąda przyjęcia inkulturacji jako 

kryterium i narzędzia jakiejkolwiek refleksji i metodologii duszpasterskiej, aby przygotować 

wychowawców i ewangelizatorów przysposobionych do bycia mediatorami stosunku 

Ewangelii do kultury w harmonii z Kościołem. 

Refleksja i studiowanie powinny towarzyszyć także inkulturacji wartości charyzmatu i 

duchowości salezjańskiej, pomagając wcieleniu ich treści i cech charakterystycznych w różne 

kultury oraz wskazując na „różne sposoby przeżywania tego samego powołania 

salezjańskiego”
268

. 

 

3.3.4 Zakresy kulturalne 

 

137. Doświadczenie powołaniowe i posłannictwo salezjańskie, w swej jedności i 

elementach, które o nich stanowią, staje się uprzywilejowanym kryterium także do wyboru 

zakresów kulturalnych, ich wewnętrznej struktury i ich odniesień. Obok solidnej kultury 

zasadniczej, wymaga ono adekwatnego kontaktu teologicznego, filozoficznego i 

pedagogicznego, zwrócenia szczególnej uwagi na niektóre aspekty rzeczywistości oraz 

studiowania „salezjańskości”. 

 

3.3.4.1 Solidna kultura zasadnicza 

 

                                                           
266

 Cfr PDV 55; VC 79-80; Inkulturacja i formacja salezjańska, pod redakcją Kongregacji do spraw formacji i 

Fakultetu Teologii Salezjańskiego Uniwersytetu Salezjańskiego, Rzym 1984 
267

 K 101 
268

 K 100 



 66 

138. Aby być w stanie konfrontować się i wchodzić w dialog z osobami o różnych 

doświadczeniach i kompetencjach, jest rzeczą konieczną, aby każdy salezjanin miał jako 

minimalna bazę ten poziom wykształcenia, który wymagany jest od kogokolwiek, kto 

przeszedł przez cykl normalnego nauczania w danym kraju i był zdolny do zorganizowania 

swego myślenia w znaczącą i komunikatywna syntezę. 

„To właśnie sama współczesna sytuacja żąda coraz więcej nauczycieli, którzy byliby 

naprawdę na miarę skomplikowanych czasów i potrafiliby stawić czoła, kompetencją, 

jasnością i głębią argumentacji, stawianym przez współczesnych ludzi pytaniom o sens, na 

które tylko Ewangelia Jezusa Chrystusa daje pełną i ostateczną odpowiedź”
269

. 

Trzeba więc, aby salezjanin miał pewną kulturę, tj. ogół wiadomości, znaczeń i wartości, 

kulturę szeroką, otwartą i równocześnie krytyczną oraz aby był możliwie najlepiej 

wykształcony w tym, co odnosi się do posłannictwa salezjańskiego. Jako od wychowawcy i 

duszpasterza młodzieży, wymaga się od niego, aby był w stanie skutecznie animować innych 

wychowawców i współpracowników świeckich. 

Mając na uwadze powszechność Zgromadzenia, rejonizację, istnienie grup inspektorii 

oraz dążenia współczesnego świata, dostrzega się także stosowność włączenia w bagaż 

kulturalny nauczania, oprócz własnego, jednego lub kilku języków, aby przezwyciężyć bariery 

językowe i stworzyć przestrzenie większej komunikacji i współpracy. 

 

3.3.4.2 Pogłębienie wiary przez teologię 

 

139. Podstawowe wykształcenie w naukach teologicznych i stałe dokształcanie się w 

nich, prowadzi wiernego do adekwatnego zrozumienia tajemnicy chrześcijaństwa, 

świadomego przeżywania stosunku Ewangelii do kultury oraz przysposabia go do dania 

odpowiedzi na pytania, które pod jej adresem kierują zmienne sytuacje i ewolucja kulturowa. 

Teologia jest na służbie wiary, jej wymiaru eklezjalnego i jej inkulturacji. Jest 

nierozłącznie powiązana z życiem i historią Ludu Bożego oraz z Magisterium Kościoła, które 

ukierunkowuje jego drogę; ma wyjątkowo żywotny charakter i znaczny wpływ na 

posłannictwo Kościoła, a szczególnie na Jego życie duchowe i na posługiwanie 

duszpasterskie Jego członków
270

. 

Refleksja teologiczna konsekwentnie pomaga salezjaninowi rozwijać miłość do Jezusa 

Chrystusa i Jego Kościoła, daje solidną podstawę życiu duchowemu i kwalifikacje dla 

posłannictwa wychowawczo-duszpasterskiego. Obecna sytuacja wymaga, aby już w fazach 

początkowych – lecz nie tylko w nich – było dobre zakorzenienie wiary, rozumianej zarówno 

w terminach poznania intelektualnego prawdy jak też w terminach doświadczenia życiowego 

opartego na Ewangelii. Powinno się zwrócić szczególną uwagę także na teologię życia 

konsekrowanego. 

 

3.3.4.3 Zgodna wizja człowieka, świata i Boga poprzez filozofię 

 

140. Studiowanie filozofii jest niezbędne, aby dotrzeć do solidnego zrozumienia i 

interpretacji osoby, jej wolności i jej relacji ze światem i Bogiem
271

, niezbędne aby posiadać 

adekwatną zdolność refleksji i krytycznej oceny rzeczywistości. 

Pomaga rzeczywiście dojrzewaniu zgodnej wizji, w której odnajdują kompozycję i 

harmonie liczne dane doświadczenia, uchwyceniu wymiaru prawdy i zagwarantowaniu jej 

pewności w kontekście, w którym często gloryfikuje się subiektywizm jako kryterium i miarę 

prawdy. Prezentuje się jako konieczna baza dla dialogu między naukami teologicznymi i 

                                                           
269

 PDV 56 
270

 Cfr CEC Formacja teologiczna przyszłych kapłanów, 1976 passim 
271

 Cfr Jan Paweł II, Fides et Ratio, 60 



 67 

naukami o człowieku, dla krytycznego zrozumienia różnych kultur, dla zagwarantowania 

racjonalnych założeń tajemnicy chrześcijaństwa oraz pozwala na rozróżnienie form 

kulturowych, poprzez które proponuje się orędzie ewangeliczne. 

 

3.3.4.4 Nauki o człowieku i nauki wychowawcze 

 

141. Nauki o człowieku, takie jak socjologia, psychologia, pedagogika, nauki 

ekonomiczne i polityczne, nauki o środkach społecznego przekazu oferują bardziej głębokie 

zrozumienie człowieka, zjawisk i linii ewolucyjnych społeczności
272

. Są niezbędne dla tego, 

kto jest wezwany z racji powołania do inkulturacji Ewangelii w rzeczywistości młodzieżowej. 

Dla salezjanina, który podczas formacji asymiluje praktykę wychowawczą i mądrość 

pedagogiczną Zgromadzenia, nauki wychowawcze stanowią niezastąpiony element 

wykształcenia powołaniowego i zawodowego oraz mają uprzywilejowane miejsce z racji ich 

powiązania ze specyficznym polem i celami posłannictwa salezjańskiego. A katecheza, która 

głęboko integruje troskę duszpasterską i wrażliwość pedagogiczną, cieszy się centralnym 

miejscem, ponieważ głoszenie Chrystusa młodzieży jest naszą racją bycia salezjanami. 

Coraz bardziej szeroki i głęboki wpływ komunikacji społecznej w prawie wszystkich 

aspektach życia, sektorach aktywności i odniesieniach społecznych czyni koniecznym 

formację salezjanina w dziedzinie komunikacji, która przysposabia go do poznawania jej 

środków, ich języków i korzystania z nich, poprzez nabywanie sensu krytycznego i 

umiejętności metodologicznych i wychowawczych do bardziej skutecznej komunikacji 

orędzia. 

Dla zapewnienia skutecznych działań wychowawczych i duszpasterskich jest także 

ważnym, aby salezjanin posiadał pewną znajomość rzeczywistości społecznej, politycznej i 

ekonomicznej, w której żyje i działa oraz aby konfrontował się z aktualną i skomplikowaną 

problematyką świata pracy, problemami społecznymi, nowymi formami bóstwa i nauką 

społeczną Kościoła. 

 

3.3.4.5 „Salezjańskość” 

 

142. Zatroskanie o tożsamość powołaniową, pogłębianie bogactwa charyzmatycznego 

Założyciela i harmonijne życie z sumieniem Zgromadzenia i orientacjami, które Ono sobie 

wytycza, aby być wierne projektowi powołaniowemu i wyrażeniu go w adekwatny sposób do 

czasu i okoliczności, niesie ze sobą zrozumienie i dlatego uważne studiowanie, uaktualnione i 

stałe duchowości, pedagogii, duszpasterstwa i historii Zgromadzenia. 

Ciągłym obowiązkiem każdego salezjanina jest troska o zrozumienie własnego 

powołania i przyswojenie sobie mentalności Zgromadzenia, konsolidując własną tożsamość 

oraz czyniąc się zdolnym do komunikowania i proponowania wartości charyzmatu 

salezjańskiego. 

 

3.3.5 Specjalizacja i profesjonalność 

 

143. Oprócz solidnych kwalifikacji zasadniczych, nasze powołanie domaga się 

adekwatnych kompetencji zawodowych, co często pociąga za sobą specjalizację. Z drugiej 

strony, kontekst i miejsca, w których pracujemy oraz role, które pełnimy, często wymagają 

                                                           
272

 Cfr PDV 52 



 68 

oficjalnego uznania kwalifikacji. Tak więc zabezpieczywszy formację podstawową, trzeba 

zdobywać dalsze kwalifikacje i specjalizacje
273

. 

Jeśli jest prawdą, że można zdobyć kompetencje w określonym sektorze poprzez życie i 

pracę, dzisiaj szczególnie wymagana jest adekwatna znajomość rzeczy i specyficzne 

kwalifikacje, aby nadać jakość codziennej praktyce i uniknąć improwizacji i 

powierzchowności operatywnej. 

Specjalizacja dowartościowuje dary osobiste ze względu na działalność apostolską i ma 

na celu przysposobienie salezjanina do służby naznaczonej profesjonalnością i kompetencją. 

Każdy salezjanin doskonali swoje kwalifikacje stosownie do zadań wychowawczo-

duszpasterskich i ról, które mu się powierza, szczególnie jeśli chodzi o odpowiedzialność za 

animację, zarządzanie i formację we wspólnocie lokalnej i inspektorialnej. 

144. W wyborze specjalizacji trzeba mieć na względzie uzdolnienia i skłonności 

współbrata, lecz zasadniczym i priorytetowym kryterium pozostaje konkretne posłannictwo 

Zgromadzenia. W tym rozumieniu specjalizacja nie zostaje programowana, aby osiągnąć cele 

indywidualne, lecz aby odpowiedzieć na wymagania projektów apostolskich
274

. 

To właśnie Inspektoria poprzez programowanie i bardziej precyzyjnie poprzez 

inspektorialny Plan kwalifikowania i specjalizacji współbraci, planuje strefy i priorytety 

specjalizacji i wskazuje sposoby ich wykonania. 

Oferuje ona później wyspecjalizowanemu współbratu ciągłość i stałość zadań, do których 

został przygotowany oraz także możliwość dokształcania. Współbrat ze swej strony właściwie 

ocenia swoje przygotowanie do służby wspólnemu posłannictwu. 

 

3.3.6 Ośrodki studiów dla formacji 

 

145. Organizacja i cechy charakterystyczne studiów wymaganych przez formację 

intelektualną salezjanina znajdują swoją odpowiedź instytucjonalną w ośrodkach studiów. 

Wybór ośrodków studiów odpowiada kryteriom formacji salezjańskiej. Z tej też racji 

Regulaminy ogólne zachęcają inspektorie, które mogą to uczynić, aby miały własny ośrodek 

studiów
275

. 

Faktycznie istnieje w Zgromadzeniu różnorodność struktur dla studiów postnowicjatu i 

teologii: ośrodek salezjański, integrowany ze wspólnotą formacyjną („studentat”), 

funkcjonujący niezależnie ośrodek nie salezjański lub ośrodek zarządzany 

współodpowiedzialnie z innymi. 

Liczne ośrodki salezjańskie są otwarte dla studentów nie należących do Zgromadzenia. 

Spośród różnych ośrodków studiów daje się priorytet ośrodkowi salezjańskiemu, który 

oferuje organizację studiów w perspektywie salezjańskiej, podkreślając charakter 

duszpasterski i pedagogiczny oraz sprzyja integracji ogólnego projektu formacyjnego z 

formacją intelektualną, a także relacjom między studentami i wykładowcami; trzeba zapewnić 

odniesienia ośrodka studiów do wspólnoty. 

146. Obowiązkiem Inspektorów jest troskliwe zajmowanie się ośrodkami studiów, 

troszczenie się o ich celowość salezjańską i jakość służby akademickiej oraz o dostarczenie 

niezbędnych ku temu środków. Skład jakościowy i adekwatne funkcjonowanie ośrodka 

studiów wymaga przede wszystkim troski ciała nauczycielskiego, a więc niech się 

zaprogramuje schemat całościowy oraz przewidzi przygotowanie, stabilność, racjonalne 

zatrudnienie i konieczne zmiany personelu; niech się poskreśla salezjańskość jako punkt 

                                                           
273

 Dla innych studiów, oprócz przewidzianych wspólnym curriculum, które odbywa się w czasie formacji 

początkowej z myślą o dalszych kwalifikacjach i specjalizacjach, trzeba mieć na względzie kryteria i normy 

wskazane przez Ratio.  
274

 Cfr MuR 26 
275

 Cfr R 84 



 69 

spójności oraz kwalifikuje wykładowców do tych sektorów kulturalnych, które charakteryzują 

salezjańskość ośrodka; niech się sprzyja kontaktowi i zaangażowaniu wykładowców w 

działaniach i refleksji Zgromadzenia i Inspektorii. 

Trzeba także uwzględnić, że ośrodki salezjańskie mogą oferować Inspektorii i Kościołowi 

lokalnemu kwalifikowaną posługę animacji duchowej, duszpasterskiej i kulturalnej: 

inicjatywy na rzecz dokształcania współbraci, członków Rodziny Salezjańskiej i osób 

świeckich; usługi doradcze dla organizmów inspektorialnych  i miedzy-inspektorialnych; 

prace badawcze, publikacje, opracowywanie pomocy; różne inicjatywy we współpracy z 

organizmami kościelnymi i zakonnymi. 

Ośrodek studiów stanowi dla jednej Inspektorii zbyt ciężkie wymaganie. Poleca się więc, 

a często jest to konieczność, współpracę pomiędzy różnymi Inspektoriami. 

Kiedy nie jest możliwe uczęszczanie do ośrodka salezjańskiego, ani na poziomie 

inspektorialnym ani na poziomie miedzy-inspektorialnym, wybór ośrodka zostaje dokonany 

w oparciu o kryteria formacyjne, zapewniając warunki i procedurę wskazaną przez Ratio. W 

każdym razie, przy takim wyborze będzie trzeba rozważyć warunki Inspektorii, liczbę 

salezjanów studentów, odległość ośrodków salezjańskich i kontekst eklezjalny. 

147. Wśród różnych salezjańskich ośrodków studiów, uprzywilejowane miejsce zajmuje 

Papieski Uniwersytet Salezjański, który ma szczególne posłannictwo kwalifikowania 

personelu w służbie Kościoła i Zgromadzenia. „Obecny rozwój Zgromadzenia i jego 

światowa ekspansja, wyzwania posłannictwa i wymaganie jakości w jej przejawie 

pedagogiczno-duszpasterskim, perspektywa nowej ewangelizacji i inkulturacji, troska o 

zjednoczenie i uwaga na różne przejawy naszego charyzmatu, nadają wielkiego znaczenia i 

aktualności funkcjonowaniu Papieskiego Uniwersytetu Salezjańskiego w ramach 

rzeczywistości salezjańskiej”
276

. 

Papieski Uniwersytet Salezjański ma szczególne powiązania z niektórymi ośrodkami 

studiów salezjańskich w formie afiliacji i przyłączenia. Chodzi tu o konstruktywne i 

pożyteczne doświadczenie w służbie jakości akademickiej, konfrontacji i współpracy oraz roli 

wykładowców. 

 

3.3.7 Niektóre wskazania dla promocji formacji intelektualnej 

 

148. Zaangażowanie się na rzecz formacji intelektualnej powinno być stałą w życiu 

salezjanina. Takie zaangażowanie znajduje swój bodziec i konkretny wyraz w niektórych 

postawach, o które salezjanin powinien się troszczyć: 

- dla salezjanina entuzjazm dla swego powołania, zrodzony z miłości duszpasterskiej, 

staje się mocną motywacją dla jego formacji intelektualnej. Żywi miłość do 

studiowania, poświęca mu czas i właściwie ocenia dane mu sposobności, widząc w 

nim skuteczny środek do realizacji posłannictwa; 

- troszczy się o syntetyczną wizję wiary, kultury i życia, edukacji i ewangelizacji, 

wartości świeckich i duszpasterskich; 

- przeżywa formację intelektualną jako auto-formację, zwłaszcza w perspektywie 

formacji ciągłej, tj. jako postawę i osobiste zobowiązanie, dowartościowując 

refleksję, współdzielenie się i konfrontację w grupie; 

- świadomy wymagań posłannictwa, zobowiązuje się rozwijać autentyczne 

zainteresowania kulturalne; zachowywać salezjańską tożsamość powołaniową jako 

kryterium ukierunkowania własnych wysiłków ku dokształcaniu i dojrzewaniu 

intelektualnemu; nabywać mentalność refleksji i odczytywania znaków czasu i 

nowych zjawisk wyłaniających się z kultury młodzieżowej; 

                                                           
276

 Relacja Wikariusza D Juan Vecchi z CG 24, 229  



 70 

- znajduje we wspólnocie, zarówno na poziomie inspektorialnym jak też lokalnym, 

bodziec i pomoc w formacji intelektualnej; rzeczywiście profiluje się ona jako 

środowisko bogate w wartości salezjańskie, otwarte na życie i kulturę. Szczególnie 

pomocna w tym względzie jest refleksja nad praktyką w zakresie Projektu 

Wychowawczo-Duszpasterskiego, dokonana we Wspólnocie Wychowawczo-

Duszpasterskiej; 

- w czasie formacji początkowej podejmuje się odpowiedzialności za własną formację 

intelektualną. Hojnie i w duchu apostolskim podejmuje się ascezy, wymaganej 

powagą studiów, trudem prowadzenia pracy naukowej, pilnością i koncentracją. 

Uczestniczy aktywnie w zajęciach, w grupach i różnych inicjatywach akademickich i 

kulturalnych oraz dowartościowuje kontakt z wychowawcami. Interioryzuje 

motywacje i cele każdej dyscypliny i działalności scholastycznej, w którą jest 

zaangażowany; 

- jest wprowadzony w metodologię działań apostolskich i potrafi połączyć praktyki 

duszpasterskie z formacją intelektualną w służbie całościowego doświadczenia, które 

unika ryzyka abstrakcji i nieprzemyślanych działań. 

 

Ukierunkowania i normy praktyczne 

 

Cele i ich charakterystyka 

 

149. „Posłannictwo salezjańskie nadaje własny i oryginalny kierunek i charakter 

formacji intelektualnej współbraci na wszystkich poziomach. Dlatego też w organizacji 

studiów powinno się harmonijnie łączyć wymagania rzetelności naukowej z wymaganiami 

zakonno-apostolskimi naszego programu życia”
277

. 

Niech każdemu ze współbraci zapewni się solidną formację intelektualną teologiczną, 

pedagogiczną i zawodową, biorącą pod uwagę różne formy powołania i według ustalonych 

przez Kościół norm. 

150. Poprzez stałą refleksję nad praktyką, uzupełniający wkład różnych dyscyplin 

studiów i zdobycie niezbędnych kompetencji, salezjanin niech formuje w sobie mentalność 

pedagogiczną i duszpasterską oraz przysposabia się do adekwatnego stawienia czoła 

obowiązkom i wyzwaniom właściwym dla posłannictwa. 

151. Przygotowanie intelektualne powinno formować u salezjanina mentalność „otwartą 

i krytyczną”
278

, która czyniłaby go zdolnym do rozumienia różnych sytuacji, szczególnie 

sytuacji młodzieży i ludzi ubogich; niech rozwija w sobie ducha inicjatywy
279

, niech skłania 

go „do śledzenia biegu historii i włączenia się weń z pomysłowością i umiarem 

Założyciela”
280

. 

 

Osobiste zaangażowanie na rzecz formacji intelektualnej 

 

152. Każdy salezjanin niech troszczy się o refleksję osobistą i wspólnotową nad praktyką 

i zwyczaj czytania; wykorzysta okazje dokształcania, dane mu przez wspólnotę lokalną, 

Inspektorię i Kościół; dba o zdobywanie kwalifikacji kulturalnych, żądanych z racji pełnienia 

swego  zadania wychowawcy młodzieży, swej roli animatora i wyzwań kontekstu, stając się 

coraz bardziej zdolnym do wypełniania wspólnego posłannictwa. 

                                                           
277

 R 82 
278

 R 99 
279

 Cfr tamże 
280

 K 19 



 71 

„Każdy współbrat niech wspólnie z przełożonym znajdzie dziedzinę specjalizacji bardziej 

odpowiadającą jego uzdolnieniom osobistym i potrzebom inspektorii, dając pierwszeństwo 

temu, co odnosi się do naszego posłannictwa”
281

. 

 

Na poziomie Zgromadzenia 

 

153. Studia w Zgromadzeniu regulowane są: 

- dokumentami Kościoła, dotyczącymi zarówno bezpośrednio jak też pośrednio 

formacji intelektualnej zakonników i studiów kościelnych; 

- Konstytucjami i Regulaminami ogólnymi, Kapitułami Generalnymi, przez 

Przełożonego Generalnego z jego Radą, niniejszym Ratio i przez zatwierdzonych 

Dyrektorów inspektorialnych. 

154. Formacja intelektualna w zgromadzeniu należy do bezpośredniej kompetencji 

Przełożonego Generalnego z jego Radą. W sposób szczególny troszczy się o nią Radca 

Generalny do spraw formacji
282

, w którego gestii znajdują się następujące posługi: 

- promowanie studiów wymaganych z istoty własnej Zgromadzenia; 

- zwrócenie uwagi na przygotowanie personelu i weryfikacja Programu 

inspektorialnego kwalifikowania i przekwalifikowania współbraci; 

- troska o ośrodki studiów dla formacji i personel w nich zatrudniony; 

- ocena wyboru ośrodków studiów niesalezjańskich dla formacji oraz afiliacji 

ośrodków studiów salezjańskich z instytucjami salezjańskimi lub niesalezjańskimi. 

155. Ośrodki wyższe studiów takie, jak akademie lub fakultety teologiczne, filozoficzne i 

pedagogiczne, zależne od naszego Zgromadzenia, powinny wzorować się, jeśli chodzi o 

studentów salezjanów, na kryteriach i dyrektywach tejże Ratio. 

Z odniesieniem do Papieskiego Uniwersytetu Salezjańskiego, jego struktury i 

programowania regulowane są normami Statutów i Organizacją zatwierdzoną przez 

Kongregację do spraw Nauczania Katolickiego. 

156. Niech się sprzyja studiowaniu języka włoskiego jako narzędzia poznania źródeł, 

lektury dokumentów i elementowi komunikacji w Zgromadzeniu, szczególnie w kontaktach lub 

spotkaniach na poziomie międzynarodowym. 

Niech się pobudza także do studiowania innych języków, które mogą służyć komunikacji 

duszpasterskiej i salezjańskiej
283

. 

 

Na poziomie inspektorialnym 

 

157. W celach jedności formacji intelektualnej Dyrektorium inspektorialne – sekcja 

formacji nich zawiera ukierunkowania i zasadniczy wybór studiów, mając na względzie 

normy Zgromadzenia, wymogi posłannictwa i kontekst inspektorialny; niech zawiera także 

wskazania odnoszące się do ośrodków studiów uczęszczanych przez naszych współbraci w 

różnych fazach formacji i ich cechy charakterystyczne. Inspektorialny Projekt formacji niech 

ukazuje w najkonkretniejszy sposób to, co odnosi się do curriculum studiów. 

 

W formacji początkowej 

 

159. Przygotowanie intelektualne stanowi element integrujący formację początkową ze 

wszystkimi fazami formacji. Ma ono szczególne znaczenie w ogólnym programowaniu i 

przeznaczeniu czasu podczas bezpośrednio następującego postnowicjatu (przynajmniej dwa 

                                                           
281

 R 100 
282

 Cfr K 135 
283

 Cfr ACS 2766, str. 85; CG 21, 153d; Vecchi J., Studiuję dla was, ACG 361, str. 39 



 72 

lata) oraz w formacji specyficznej salezjanów, zarówno dążących do kapłaństwa (cztery lata) 

jak też analogicznie w formacji specyficznej salezjanów koadiutorów (przynajmniej rok)
284

. 

160. W okresie formacji początkowej trzeba podkreślić salezjańską organizację studiów 

oraz powinno się troszczyć o stopniowe i systematyczne studium dyscyplin specyficznie 

salezjańskich
285

. 

W odniesieniu do salezjańskiej organizacji studiów niech się zatroszczy o: 

- zasadniczą i unifikującą  perspektywę formacji wychowawcy i duszpasterza 

salezjańskiego; 

- skuteczną odpowiedź planów studiów na potrzeby życia i posłannictwa 

salezjańskiego; 

- obecność współbraci adekwatnie przygotowanych, którzy poczynając od własnego 

zakresu kwalifikacji, pomagaliby współbraciom studentom uchwycić salezjańską 

miarę studiów oraz byliby w stanie uwrażliwić odpowiedzialnych za ośrodki 

niesalezjańskie na tej linii. 

W odniesieniu do studium materii specyficznie salezjańskich: 

- niech się promuje stopniowe i systematyczne studium dyscyplin salezjańskich 

(historycznych, pedagogicznych, duchowych i zasadniczych linii Salezjańskiego 

Duszpasterstwa Młodzieżowego), realizując to, co zostało ustalone w Dyrektorium 

inspektorialnym – sektorze formacji i w inspektorialnym Projekcie formacji; 

- kiedy uczęszcza się do ośrodka salezjańskiego  zwyczajnie odpowiedzialność 

współdzielona jest między władzami akademickimi i władzami wspólnoty 

formacyjnej; 

- kiedy uczęszcza się do ośrodka niesalezjańskiego, zadanie to przejmuje wspólnota 

formacyjna, jeśli nie jest ono wykonywane przez ten sam ośrodek. 

 

Odpowiedzialni za formację intelektualną 

 

161. Współbrat w okresie formacji powinien uważać siebie za pierwszego 

odpowiedzialnego za swe  przygotowanie intelektualne. Dlatego: 

- niech regularnie uczęszcza na wykłady i dokładnie przygotowuje się do kolokwiów, 

prac pisemnych i egzaminów
286

; 

- niech będzie otwarty na konfrontację, współdzielenie się w grupie oraz aktywnie 

uczestniczy w inicjatywach akademickich i kulturalnych własnego ośrodka studiów; 

- niech się stara, z pomocą wykładowców, dojrzewać w refleksji i uczyć się metody 

studiowania według ducha formacji ciągłej. 

162. Dyrektorzy i inni formatorzy niech się zaangażują w towarzyszenie formacji 

intelektualnej współbrata, niech posiadają niezbędne informacje i prowadzą dialog z 

odpowiedzialnymi za studia oraz dokonują okresowej weryfikacji. 

Niech się zapewni wspólnocie formacyjnej obecność współbraci wykwalifikowanych, 

możliwie wykładowców, którzy pomogliby zunifikować studia z doświadczeniem formacyjnym. 

163. Współbrat wykładowca, świadomy swej specyficznej funkcji formacyjnej, niech 

wykazuje zainteresowanie postępem intelektualnym studentów, promuje rozwój ich zdolności, 

uwzględniając cele i doświadczenia duszpasterskie i pedagogiczne działań salezjańskich. 

Niech podporządkuje ewentualne posługi kulturalne i apostolskie na poziomie Inspektorii 

lub Kościoła lokalnego tym posługom względem współbraci studentów, do których pełnienia 

                                                           
284

 Cfr Salezjanin koadiutor, str. 204-205 
285

 Cfr R 85; Studia „Salezjańskości” w czasie formacji początkowej, seminarium zorganizowane przez 

Kongregację do spraw formacji, Rzym 1993 
286

 Cfr RFIS 93 



 73 

jest wezwany. Niech się zaangażuje w systematyczny wysiłek doskonalenia własnych 

kwalifikacji. 

164. Wykładowcy niesalezjańscy, diecezjalni, zakonnicy lub osoby świeckie, wezwani do 

pełnienia swych zadań w ośrodkach salezjańskich, niech będą wybierani ze względu na ich 

odpowiednie kwalifikacje naukowe i pedagogiczne, kryteria i warunki wskazane przez Kościół 

i Zgromadzenie, a zwłaszcza ze względu na zgodność z orientacjami eklezjalnymi i 

świadectwo życia
287

. 

 

Metodologia 

 

165. Metodologia studiów i nauczania niech da przestrzeń silnemu ustawieniu 

antropologicznemu i instancjom interdyscyplinarnym, metodom, które sprzyjałyby 

umiejętności refleksji, dialogu i konfrontacji, krytycznej dojrzałości i ciągłej postawie 

formacji intelektualnej. Wykładowcy i studenci niech poważnie zajmują się pracą 

intelektualną i postępują według perspektyw syntezy w funkcji nabywania mentalności 

duszpasterskiej i pedagogicznej. 

166. W ustawieniu pracy akademickiej: 

- niech się przewidzi wystarczająca liczbę godzin wykładów na ustanowionych kursach 

dla dokładnego przeprowadzenia materii programu oraz dla ogólnych wskazań dla 

osobistego studium; 

- niech się ustanowi „seminaria” i ćwiczenia w celu pobudzenia aktywnego 

uczestnictwa alumnów; 

- wykładowcy niech przekazują poważną metodę pracy naukowej
288

; 

- niech się na różne sposoby sprzyja osobistemu studium. 

 

Ośrodki studiów dla formacji 

 

167. Rzeczywiście w Zgromadzeniu istnieje różnorodność struktur dla studiów w 

postnowicjacie (uczęszczane w niektórych przypadkach także przez kandydatów do nowicjatu) 

i teologii: 

- salezjański ośrodek studiów, integrowany ze wspólnotą formacyjną („studentat”) lub 

funkcjonujący niezależnie od wspólnoty formacyjnej; w obydwu przypadkach do 

ośrodka mogą uczęszczać studenci salezjanie oraz inni zakonnicy, księża diecezjalni i 

osoby świeckie; 

- ośrodek niesalezjański, kościelny lub państwowy, do którego uczęszczają współbracia 

członkowie wspólnoty formacyjnej; w niektórych przypadkach ośrodek jest 

prowadzony przez salezjanów we współpracy z innymi zgromadzeniami lub diecezją. 

168. Spośród dwóch typów ośrodków wyżej wskazanych – ośrodek salezjański i ośrodek 

niesalezjański – zazwyczaj niech się wybiera ośrodek salezjański
289

. Wybór ten podkreśla 

ważność organizacji studiów, która sprzyjałaby integracji i spójności formacji intelektualnej z 

ogólną formacją w perspektywie salezjańskiej. 

Taka spójność może weryfikować się zarówno w formie wspólnoty formacyjnej z własnym 

ośrodkiem studiów („studentatem”) jak też w formie rozdziału między wspólnota formacyjną 

a salezjańskim ośrodkiem studiów, zawsze jednak niech istnieje ścisła współpraca pomiędzy 

dwoma instancjami w celu osiągania wspólnego celu formacyjnego. 

                                                           
287

 Cfr CIC, kan. 809. 810. 812; CG 24, 164 
288

 Cfr RFIS 91 
289

 Cfr CG 21, 282. 283. 441 



 74 

Ośrodek salezjański oferuje także korzyści formacyjne współdzielenia się refleksją i 

doświadczeniem życiowym miedzy wykładowcami a współbraćmi studentami oraz 

wykwalifikowaną posługę dla formacji ciągłej w Inspektorii. 

169. Uprzywilejowany wybór na rzecz ośrodka salezjańskiego nie oznacza, że ośrodek ten 

zarezerwowany jest tylko dla salezjanów. Same Regulaminy zachęcają do otwarcia naszych 

ośrodków „w miarę możliwości także dla osób z zewnątrz, zakonników i świeckich, w służbie 

Kościoła lokalnego”
290

. 

Otwarcie to, które powinno strzec tożsamości i jakości warunków ośrodka niesie ze sobą 

także korzyści formacyjne takie jak współdzielenie doświadczeń, współpraca i większa 

obecność studentów. 

170. „Inspektorie, które mogą to uczynić, niech mają własny ośrodek studiów dla 

formacji współbraci i służenia fachową pomocą w animacji duchowej, duszpasterskiej i 

kulturalnej”
291

. 

Niech się wspiera ośrodki studiów, zapewni się im akademicką i formacyjną jakość i 

solidność ekip oraz wspólnotę o wykwalifikowanym personelu. Jeśli chodzi o zmiany 

współbraci, którzy tworzą stałe ciało wykładowcze salezjańskiego ośrodka studiów 

Inspektoria niech postępuje w porozumieniu z Radcą do spraw formacji. 

Niech się planuje, stosownie do konsystencji i struktury ośrodka, różne role i organizmy 

akademickie (dziekan, rada, kolegium wykładowców, zgromadzenie studentów...) i troszczy o 

ich prawidłowe funkcjonowanie. Każdy salezjański ośrodek studiów niech posiada własne 

statuty i regulaminy, wzorowane na Ratio. 

171. Niech się zdecydowanie i poważnie współpracuje na poziomie między- 

inspektorialnym przy zakładaniu salezjańskich ośrodków studiów dla formacji oraz zapewni 

im warunki funkcjonowania, zwłaszcza jeśli nie jest to możliwe do wykonania na poziomie 

inspektorialnym. 

172. Niech się sprzyja formom i inicjatywom komunikowania się miedzy ośrodkiem 

studiów a wspólnotą salezjańską: spotkania władz akademickich z władzami zakonnymi, 

wykładowców ze studentami, itp. 

W przypadku „studentatu”, mając na względzie konkretną sytuację, niech zawsze 

adekwatnie będą rozdzielone i harmonijnie połączone kompetencje ośrodka studiów 

(regulamin, organa akademickie, środowiska, finanse) z kompetencjami własnymi wspólnoty 

formacyjnej, stosownie do norm Konstytucji i Regulaminów Ogólnych. 

Niech się zapewni także zinstytucjonalizowane połączenie miedzy ośrodkiem studiów, 

wspólnotą formacyjną i Inspektorią, w obrębie której się on znajduje. To połączenie może być 

rozumiane w formie: 

- „okresowych spotkań” między władzami ośrodka studiów i wspólnoty formacyjnej 

(Rektor i Dyrektor) a Inspektorem lub ewentualnie jego Radą, aby stawić czoła 

problemom dotyczącym formacji intelektualnej, ciała pedagogicznego, 

programowania i realizowania planu studiów, biblioteki, sektora administracji oraz 

samego życia ośrodka studiów lub studentatu; 

- ustanowienia „organizmu zarządzającego”, składającego się z odpowiedzialnych na 

poziomie inspektorialnym, wspólnoty formacyjnej  i ośrodka studiów, mającego za 

zadanie rozwiązywać problemy o największym znaczeniu. 

173. „Kiedy ośrodek studiów jest międzyinspektorialny, inspektorie niech współpracują 

współodpowiedzialnie, aby mógł on spełniać swe zadania”
292

. 

Współpraca miedzyinspektorialna na rzecz studentatu zakłada stworzenie i adekwatne 

funkcjonowanie organizmu współodpowiedzialności (na przykład „kuratorium”), w skład 

                                                           
290

 R 84 
291

 Tamże 
292

 Tamże 



 75 

którego wchodzą Inspektorzy bezpośrednio zainteresowani, Dziekan, Dyrektor wspólnoty lub 

wspólnot formacyjnych i administrator oraz inni członkowie określeni statutem. Należą do ich 

kompetencji: 

- sprecyzowanie praw i obowiązków uczestniczących Inspektorii oraz roli jaka 

przypada miejscowemu Inspektorowi i innym zainteresowanym Inspektorom; 

- ustalenie w sposób konkretny zakresów i form współpracy miedzy ośrodkiem studiów 

a Inspektoriami, które go wspierają; 

- przestudiowanie i danie wskazówek dla kompetentnych przełożonych co do personelu 

nauczającego i studentów; 

- troska o przestrzeganie ukierunkowań i norm Stolicy Apostolskiej co do kościelnych 

ośrodków studiów; 

- utrzymywanie powiązań z Radą generalna do spraw formacji. 

174. Przyjęcie ze strony Inspektorii obowiązku współpracy w kierowaniu i zarządzaniu 

ośrodkami studiów, prowadzonymi razem z innymi instytucjami kościelnymi lub państwowymi 

musi być zatwierdzona przez Przełożonego Generalnego. Niech się przysporzy starań, aby 

współbracia tam zaangażowani byli adekwatnie wykształcenia i mogli służyć w sposób 

pozytywny i znaczący. 

175. Żywo poleca się, aby ośrodki studiów teologicznych zarówno diecezjalnych jak też 

instytutów zakonnych, uczęszczane przez naszych współbraci były afiliowane do fakultetu 

teologii
293

. 

176. Dla afiliacji ośrodka salezjańskiego do instytucji niesalezjańskiej wymagane jest 

zatwierdzenia Przełożonego Generalnego. 

177. Należy popierać afiliacje lub inne formy połączeń salezjańskich ośrodków studiów z 

fakultetami Salezjańskiego Uniwersytetu Papieskiego. Jeśli się troszczy o nie w sposób 

adekwatny ze strony samego ośrodka i Uniwersytetu, wykraczają one poza aspekt 

administracyjno-akademicki i przyczyniają się do konsolidacji jakości studiów, jakości 

personelu, dialogu między różnymi ośrodkami Zgromadzenia, zjednoczenia i współpracy 

zainteresowanych. 

Należy do kompetencji Przełożonego Generalnego, jako Wielkiego Kanclerza 

Salezjańskiego Uniwersytetu Papieskiego, autoryzowanie rozpoczęcia praktyki afiliowania i 

wystąpienie z oficjalną prośbą do Kongregacji do spraw Wychowania Katolickiego, po 

uprzednim dokonaniu koniecznych weryfikacji przez kompetentne władze akademickie i 

wyrażeniu ich zgody. 

Dziekani Fakultetów Salezjańskiego Uniwersytetu Papieskiego i odpowiedzialni za 

ośrodki afiliowane będą okresowo informować Radcę Generalnego do spraw formacji co do 

przebiegu afiliacji lub innych form połączenia. 

178. Kiedy nie jest możliwe uczęszczanie do ośrodka salezjańskiego nawet na poziomie 

międzyinspektorialnym, niech się wybierze ten ośrodek studiów niesalezjańskich, który 

odpowiada ukierunkowaniom kościelnym i bardziej uwzględnia wymagania i 

zaakcentowania
294

, które charakteryzują poszczególne fazy. 

Szczególnie dla bezpośredniego postnowicjatu niech się uprzywilejuje ten ośrodek 

studiów niesalezjańskich, który lepiej łączy filozofię z naukami o człowieku; a dla fazy 

formacji specyficznej do kapłaństwa ten ośrodek, który bardziej przyczyniłby się do formacji 

kapłana wychowawcy i duszpasterza. Niech okresowo sprawdza się warunki formacyjne tego 

doświadczenia. 

Wybór ośrodka studiów niesalezjańskiego domaga się uprzedniego dialogu z Radcą 

Generalnym do spraw formacji i zatwierdzenia Przełożonego Generalnego. 

                                                           
293

 Jan Paweł II, Konstytucja Apostolska na temat uniwersytetów i fakultetów kościelnych, Sapienta christiana 

1979 art. 62, 2; będzie się cytować Sapientia christiana  
294

 Cfr KG 21, 262 



 76 

179. Każda Inspektoria niech ustali w Dyrektorium gdzie znajduje się ośrodek studiów, 

wybrany dla formacji współbraci, motywując jego wybór w oparciu o własne położenie. 

180. Kiedy współbracia uczęszczają do ośrodka studiów niesalezjańskiego, aby zapewnić 

osiągniecie celów formacyjnych, trzeba, według możliwości i konkretnych warunków 

zatroszczyć się o to: 

- aby współbracia studenci zaangażowali się indywidualnie i w grupach w przyjęcie, w 

syntetycznej wizji i według perspektywy powołania salezjańskiego, treści kulturalnych 

proponowanych przez dany ośrodek studiów; 

- aby istniały odniesienia miedzy odpowiedzialnymi za wspólnotę formacyjną a 

odpowiedzialnymi za sektor akademicki; 

- aby kompetentny salezjanin towarzyszył formacji intelektualnej współbraci, którzy 

uczęszczają do ośrodka oraz, jeśli jest to możliwe, aby był obecny jakiś współbrat, 

który wykładałby w ośrodku studiów lub miałby w nim znaczącą pozycję; 

- aby treści historyczne, pedagogiczne, duszpasterskie i duchowości salezjańskiej były 

przedmiotem kursów specyficznych i systematycznych, albo jako część curriculum 

ośrodka studiów lub jako wewnętrzna propozycja wspólnoty formacyjnej. 

 

Uznanie zasadniczego curriculum i innych studiów 

 

181. W latach formacji początkowej studia przewidziane przez curriculum „niech się tak 

organizuje, aby dawały możliwość, tam gdzie warunki na to pozwalają, zdobywania prawnie 

uznanych dyplomów odbytych studiów”
295

. Plan inspektorialny kwalifikacji będzie miał na 

względzie ten wymóg. 

182. Co do możliwości zaangażowania się w latach formacji początkowej w inne studia, 

poza przewidzianymi przez wspólne curriculum, także mając na względzie zdobywanie 

dyplomów, trzeba uwzględnić obowiązek zapewnienia na pierwszym miejscu warunków 

wymaganych przez fazę formacyjną, którą się przeżywa i priorytet poświęcenia się 

zasadniczemu curriculum. W wypadku realnej niezgodności niech się daje absolutny priorytet 

doświadczeniu formacyjnemu. 

Jeśli jest możliwym pogodzenie szacunku do wymagań formacyjnych z zaangażowaniem 

się na rzecz innych studiów, współbrat niech poświęca się im z odpowiedzialnością i ofiarą a 

Inspektor i Dyrektor niech zapewnią konieczną pomoc oraz okresową weryfikację. 

183. Niech się ma na względzie normę Kongregacji do spraw Wychowania Katolickiego, 

która zabrania jednoczesnego uczęszczania studentowi zwyczajnemu na więcej niż jeden 

uniwersytet lub do ośrodków studiów wyższych podczas studiów filozoficznych i 

teologicznych
296

. Tak więc w różnych fazach formacyjnych formowani niech będą zapisani 

jako studenci zwyczajni na jeden instytut o poziomie uniwersyteckim. 

184. Inspektorie, które podczas formacji początkowej, przed lub po asystencji, 

ustanawiają szczególny okres kilku lat, nie zbiegających się z innymi fazami formacyjnymi, 

aby współbracia koadiutorzy lub klerycy ukończyli wykwalifikowane studia, niech uważnie 

ocenią sytuację formacyjną współbrata, roztropnie wybiorą ośrodek studiów, zapewnią 

współbratu odpowiednie środowisko wspólnotowe i niech nie zaniedbają opieki formacyjnej. 

 

3.4 Wymiar wychowawczo-duszpasterski 

 

185. Salezjanin formuje się, aby realizować w Kościele program Księdza Bosko: być 

znakiem i nosicielem miłości Bożej do młodzieży, zwłaszcza najuboższej
297

. 

                                                           
295

 R 83 
296

 CEC Normy do zastosowania Konstytucji Apostolskiej Sapientia christiana 1979 art. 25 
297

 Cfr K 2 



 77 

Cała formacja jest ukierunkowana tym posłannictwem i uzdalnia do przeżywania go; 

dlatego wymiar wychowawczo-duszpasterski stanowi jego oryginalną cechę 

charakterystyczną. Jest on przeznaczeniem końcowym i punktem zbieżnym innych wymiarów 

formacyjnych; określa w żywej jedności ich treści, wybory i drogi, oraz nadaje każdemu z 

nich charakter wychowawczo-duszpasterski. 

W ten sposób służba młodzieży, która jest częścią integralną konsekracji apostolskiej, 

koniecznie domaga się od salezjanina cech ludzkich, przygotowania kulturalnego, 

kompetencji zawodowych i głębi duchowej. 

Posłannictwo salezjańskie wzoruje się na Systemie Prewencyjnym i realizuje się w 

Salezjańskim Duszpasterstwie Młodzieżowym. Na tych dwóch elementach – Systemie 

Prewencyjnym i Salezjańskim Duszpasterstwie Młodzieżowym zasadza się wymiar 

wychowawczo-duszpasterski formacji
298

 

 

3.4.1 Formowanie do Systemu Prewencyjnego wcieleniem posłannictwa 

salezjańskiego 

 

186. Salezjanin jako wychowawca i duszpasterz młodzieży przysposabia się do życia 

stylem życia i działania Księdza Bosko i jego pierwszych uczniów, duchem salezjańskim, 

który wciela się w duchowe i wychowawcze doświadczenie Księdza Bosko w Oratorium na 

Valdocco i które On nazwał Systemem Prewencyjnym. Należy on do samej istoty naszego 

posłannictwa; można uważać go za syntezę tego, kim Ksiądz Bosko chciał być dla młodzieży 

i jak chciał dla niej żyć. Z tej też racji stanowi zasadnicze odniesienie dla formacji 

salezjańskiej. 

Formacja i realizacja posłannictwa według Systemu Prewencyjnego niesie ze sobą: 

- przysposobienie się do doświadczenia duchowego, które znajduje swe źródło i 

centrum w miłości Bożej, dysponuje do przyjęcia Boga i służenia Mu w młodzieży 

oraz tworzy odniesienie wychowawcze do niej, aby skierować ją ku pełni życia; 

- uzdolnienie do zaproponowania ewangelizacji, która dowartościowuje spuściznę 

naturalną i nadprzyrodzoną, którą każdy młody człowiek otrzymał od Boga, a w 

środowisku sprzyjającym i pełnym życia proponuje wychowawczą drogę, która 

prowadzi ku oryginalnej formie życia chrześcijańskiego i młodzieńczej świętości, 

Salezjańskiej Duchowości Młodzieżowej; 

- przyjęcie metodologii pedagogicznej charakteryzującej się: 

. dobroczynną i solidarną obecnością wśród młodzieży; 

. bezwarunkową akceptacją każdej osoby młodej i osobistym spotkanie z nią; 

. stosowaniem kryterium prewencyjnego, które stara się rozwijać naturalne możliwości 

osoby młodej poprzez pozytywne doświadczenie dobra; 

. odwołaniem się do naturalnych możliwości rozumu jako zasadności propozycji i 

bogactwa humanizmu;   

. religią jako propozycją troszczenia się o odczucie Boga wrodzonego w każdą osobę i 

wysiłkiem ewangelizacji chrześcijańskiej; 

. dobrocią jako miłością wychowawczą, która powoduje wzrost i stwarza odpowiedź;. 

pozytywnym środowiskiem, ożywionym animacją wychowawców, którzy działają we 

współodpowiedzialności i z protagonizmem samej młodzieży
299

; 

                                                           
298

 Cfr Kongregacja do spraw Salezjańskiego Duszpasterstwa Młodzieżowego, Salezjańskie Duszpasterstwo 

Młodzieżowe. Obraz zasadniczego odniesienia. Drugie wydanie, Rzym 2000; będzie się cytować, Salezjańskie 

Duszpasterstwo Młodzieżowe  
299

 Cfr Salezjańskie Duszpasterstwo Młodzieżowe, str. 18-19 



 78 

- zdolność wyrażenia wzoru operatywnego w różnych dziełach i posługach oraz w 

„nowych formach obecności salezjańskiej wśród młodzieży”, zwłaszcza w 

Salezjańskim Ruchu Młodzieżowym, w każdej według jej cech szczególnych
300

. 

 

 

3.4.2. Formowanie Salezjańskiego Duszpasterstwa Młodzieżowego jako realizacja 

Systemu Prewencyjnego 

 

187. W wiernym i dynamicznym wypełnianiu posłannictwa, doświadczenie 

Zgromadzenia przyczyniło się do opracowania konkretnego sposobu realizacji działań 

wychowawczo-duszpasterskich wśród młodzieży według Systemu Prewencyjnego: to jest 

Salezjańskiego Duszpasterstwa Młodzieżowego. 

Formacja i realizacja posłannictwa prowadzą do przyjęcia elementów, które określają i 

charakteryzują Salezjańskie Duszpasterstwo Młodzieżowe: 

- zdecydowany wybór młodzieży, szczególnie ubogiej, który przenika cały sposób 

myślenia i działania; 

- jednolity proces wychowania i ewangelizacji młodzieżowej, który ma na celu 

integralne zbawienie młodzieży w rzeczywistości ludzkiej i powołaniu synów Boga 

(„uczciwi obywatele i dobrzy chrześcijanie”) oraz który obejmuje cztery 

charakterystyczne wymiary: wymiar wychowawczo-kulturalny, wymiar ewangelizacji 

i katechezy, wymiar doświadczenia współuczestniczenia i wymiar powołaniowy
301

; 

- specyficzny styl animacji i kryterium oratoriańskiego stosowanego w różnych 

dziełach i posługach; 

- proces przeżywany we Wspólnocie Wychowawczo-Duszpasterskiej (WWD), którego 

wspólnota salezjańska stanowi animacyjny zrąb, popierając współodpowiedzialność 

wszystkich w poszanowaniu i integracji różnych ról z zachowaniem własnej roli 

specyficznej; 

- Duszpasterstwo Młodzieżowe prowadzone według Planu (Salezjański Plan 

Wychowawczo-Duszpasterski: SPWD), który jest konkretnym sposobem w jaki 

wspólnota wychowawcza zamierza żyć charyzmatem Księdza Bosko, wcielając go 

we własną rzeczywistość społeczną i eklezjalną oraz wybierając właściwe priorytety, 

cele, strategie i działania, formy uczestnictwa i weryfikacji. 

 

3.4.3 Wartości i postawy właściwe wymiaru wychowawczo-duszpasterskiego 

 

188. Formacja salezjanina, wychowawcy-duszpasterza we wskazanej perspektywie 

domaga się dojrzewania i troski ze szczególną uwagą o niektóre elementy: 

 

3.4.3.1 Upodobanie i obecność wśród młodzieży, zwłaszcza najuboższej 

 

 Być salezjaninem oznacza mieć serce dla młodzieży, zwłaszcza dla tej, która jest 

najbiedniejsza i w niebezpieczeństwie oraz znajduje się na marginesie Kościoła. Troszczyć 

się o dar upodobania młodzieży, który pobudza do: 

- wyjścia jej naprzeciw w postawie przyjaźni i umiejętności współdzielenia; 

- przyjęcia jej bez zamknięcia drogi i uprzedzeń, uznając i dowartościowując to, co ona 

nosi wewnątrz; 

- pójścia wraz z nią, dostosowując się do jej kroku i rytmu życia; 

                                                           
300

 Cfr Salezjańskie Duszpasterstwo Młodzieżowe, Część II 
301

 Cfr Salezjańskie Duszpasterstwo Młodzieżowe, str. 31 



 79 

- pomagania jej w uchwyceniu bogactwa życia i jego wartości, wyposażając ją do 

stawienia czoła rzeczywistości i czyniąc ją bardziej świadomą wartości stałych
302

. 

Upodobanie młodzieży skłania salezjanina do zainteresowania się środowiskami 

ludowymi, w których ona żyje, odczytywania rzeczywistości, chwytając ją z jej punktu 

widzenia oraz reagowania na nią znaczącymi dla Kościoła i terytorium odpowiedziami i 

programami. 

 

3.4.3.2 Integracja miedzy wychowaniem a ewangelizacją 

 

189. Posługa jaką sprawujemy wobec młodzieży jest wychowanie i ewangelizacja 

„zgodne z programem integralnego rozwoju człowieka, ukierunkowanym na Chrystusa, 

Człowieka doskonałego”, jak mówią Konstytucje
303

. Dlatego działania wychowawcze i 

działania ewangelizacyjne nie są dwoma następującymi po sobie drogami, lecz troską 

duszpasterską, która umiejscawia się zawsze wewnątrz procesu uczłowieczenia, a ten ostatni 

jest otwarty i ukierunkowany na horyzont Ewangelii. 

Oznacza to: 

- wyruszenie od perspektywy wiary: życie jest darem, w którym obecny jest Bóg 

- pozytywne ukierunkowanie całego procesu wychowawczego młodzieży na spotkanie 

z Chrystusem i Jego Ewangelią; 

- popieranie rozwoju ludzkiego osoby i promocję społeczną środowiska; 

- działanie w taki sposób, aby wartości ewangeliczne i dynamizmy chrześcijańskie 

animowały proces dojrzewania młodzieży (formacja do odpowiedzialnej wolności, 

formacja sumienia, formacja wymiaru społecznego); 

- popieranie wiary czynnej, która przenikałaby wzrost osoby i jej kultury tak, aby 

mogła tworzyć w niej życiową syntezę wiary i kultury. 

 

3.4.3.3 Znaczenie wspólnotowe duszpasterstwa salezjańskiego 

 

190. Działanie salezjanina na rzecz młodzieży jest zawsze działaniem wspólnotowym, 

przeżywanym we współodpowiedzialności i dzielonym we wspólnocie zakonnej i WWD, w 

zakresie Rodziny Salezjańskiej i Ruchu Salezjańskiego. 

Dlatego salezjanin medytuje nad znaczeniem „pracy razem” według różnorodności zadań 

i ról, nad świadomością bycia częścią grupy animacyjnej oraz nad odpowiedzialnością za 

wnoszony wkład „w utrzymanie jedności ducha oraz pobudzanie do dialogu i braterskiej 

współpracy w celu wzajemnego ubogacania się i większej skuteczności apostolskiej”
304

. 

 

3.4.3.4 Styl animacji 

 

191. Nasz styl działania jest stylem animacji, który domaga się: 

- zaufania osobie i jej pokładom dobra, tak aby uczynić ją protagonistą i zasadniczym 

czynnikiem wszystkiego, co ją dotyczy; 

- wyruszenia z punktu, w którym znajduje się osoba i otwarcia jej na nowe horyzonty 

poprzez adekwatne propozycje, z odniesieniem znaczonym dobrocią, które tworzy 

klimat wolności i ułatwia rozwój energii; 

- utrzymywania głębokich odniesień międzyosobowych w środowisku radosnym i 

gościnnym, w którym osoba czuje się swobodnie, potrafi wyrazić się i przyjąć 

                                                           
302

 Cfr Salezjańskie Duszpasterstwo Młodzieżowe, 17 
303

 K 31 
304

 K 5 



 80 

odpowiedzialność za własny wzrost, dokonując wyborów wolnych opartych na 

motywacjach i wartościach; 

- budzenie zaangażowania, uczestnictwa i współodpowiedzialności. 

 

3.4.3.5 Perspektywa duszpasterstwa całościowego i mentalność programowania 

 

192. Salezjańskie duszpasterstwo młodzieżowe jest duszpasterstwem całościowym, 

ponieważ różne działania i interwencje zmierzają w nim do integralnej promocji młodzieży 

oraz ponieważ we Wspólnocie Wychowawczo-Duszpasterskiej współdzieli się cele i linie 

operatywne oraz integruje się na zasadzie uzupełnienia wkładu wszystkich. 

Żąda ono sposobu myślenia i działania, który sprzyjałby połączeniu i zbieżności 

wszystkich osób i wszystkich elementów, które mają swój udział w działaniu wychowawczo-

duszpasterskim. 

To wymaga: 

- mentalności programowej, która się wyraża w SPWD; 

- odpowiednich kwalifikacji do działania według różnych wymiarów SPWD; 

- zdolności zorganizowania animacji duszpasterskiej, tak aby sprzyjała ona 

komunikacji, koordynacji i pracy ekipy
305

. 

 

3.4.4 Niektóre linie formacji wychowawczo-duszpasterskiej 

 

3.4.4.1 Kwalifikacje wychowawczo-duszpasterskie 

 

3.4.4.1.1 Słuchanie Pana w potrzebach młodzieży 

 

193. Wzorując się na przykładzie miłości i poświęcenia, z którym Bóg wyszedł 

naprzeciw potrzebom ludzi i naśladując Księdza Bosko, który przebiegał liczne drogi, aby 

osiągnąć młodzież w jej rzeczywistości, salezjanin czuje w sercu wezwania, które pochodzą 

od młodzieży, zwłaszcza od znajdującej się w warunkach ubóstwa i cierpienia. 

Poprzez rozeznanie, dokonane z pomocą Ducha Świętego, wychwytuje on znaczenie 

teologiczne wyzwań, które pochodzą od świata ludzi młodych. W ich wezwaniach uczy się 

rozpoznawać głos Boga Zbawiciela, który go interpeluje. Wchodzi w ten sposób w dialog z 

Panem, wprowadza wewnątrz tego dialogu młodzież i poświęca całe swe życie na jej służbę. 

Świadomość, że jest się wezwanym i wysłanym przez Boga, aby spotkać Go w młodzieży i 

zaangażować się na rzecz jej wyzwolenia i ewangelizacji, pomaga mu formować w sobie 

mentalność apostoła, która nadaje jedności całemu jego życiu. 

 

3.4.4.1.2 Uwaga na świat wychowania 

 

194. W obliczu wyzwań nowej ewangelizacji, salezjanin odczuwa konieczność zdobycia 

solidnych kwalifikacji i mocnego zaangażowania kulturalnego. Często same instancje 

państwowe i prawne, wymagania świata wychowania i zjawiska wychowawcze na polu, w 

którym pracuje salezjanin wymagają od niego obowiązku dokształcania się. 

W ten sposób refleksja, studium i stałe dokształcanie stanowią dla niego 

odpowiedzialność powołaniową i zawodową, zwłaszcza w zakresie najbliższym 

salezjańskiemu posłannictwu specyficznemu jak pedagogice i katechezie. 

 

 

 
                                                           
305

 Cfr Salezjańskie Duszpasterstwo Młodzieżowe, str. 20-25 



 81 

3.4.4.1.3 Refleksja teologiczno-duszpasterska i ukierunkowania Kościoła  

 

195. Cała formacja intelektualna salezjanina charakteryzuje się perspektywą 

duszpasterską. W sposób szczególny studiuje on teologię pastoralną, a w studiowaniu innych 

dyscyplin znajduje odniesienia do działań duszpasterskich. Czerpie zachętę i oświecenie z 

ukierunkowań Kościoła powszechnego i lokalnego, zwłaszcza tych, które dotyczą pola jego 

posłannictwa młodzieżowego.  

 

3.4.4.1.4 Przyjęcie salezjańskich ukierunkowań duszpasterskich 

 

196. Trzeba, aby salezjanin ugruntował się w charyzmacie, pogłębiając System 

Prewencyjny i jego przełożenie w Salezjańskie Duszpasterstwo Młodzieżowe, zwłaszcza w 

Salezjańską Duchowość Młodzieżową. 

Jest sprawą ważną, aby posiadał dobrą znajomość ukierunkowań ostatnich Kapituł 

Generalnych i linii duszpasterskich, wskazanych przez Przełożonego Generalnego i jego 

Radę, Kongregację do spraw Duszpasterstwa Młodzieżowego oraz jego Inspektorię. 

Konieczne i użyteczne stają się studia zawodowe i specjalizacje w różnych dziedzinach 

Salezjańskiego Duszpasterstwa Młodzieżowego, jak również zdobycie kompetencji i 

przysposobienia w innych zakresach (animacja, przywództwo, dynamika grupy). 

 

3.4.4.1.5 Formacja w codziennym doświadczeniu posłannictwa 

 

197. Pomimo nadania właściwej wartości i niezbędnego miejsca formacji zasadniczej 

oraz inicjatywom nadzwyczajnym, trzeba podkreślić, że to właśnie codzienne doświadczenie 

posłannictwa przeżywanego we wspólnocie lokalnej i inspektorialnej daje salezjaninowi 

środowisko i najskuteczniejszą drogę formacji jako wychowawcy i apostołowi 

salezjańskiemu. W codzienności dokonuje doświadczenia wyborów duszpasterskich, 

programowania i weryfikacji, współodpowiedzialności i współpracy, modlitwy i duchowości 

posłannictwa
306

. 

To właśnie we wspólnocie wychowawczo-duszpasterskiej uczy się i czuje się 

pobudzonym do dania radosnego świadectwa swemu życiu zakonnemu, wspólnotowemu i 

apostolskiemu; angażuje się w przeżywanie zasadniczych elementów swej salezjańskiej 

tożsamości; lojalnie współpracuje z różnymi organami współodpowiedzialności; aktywnie 

uczestniczy w procesach realizowanej formacji w WWD oraz troszczy się o rozwój 

powołania salezjańskiego u swej młodzieży i współpracownikach. 

 

3.4.4.2 Działalność duszpasterska w okresie formacji początkowej 

 

198. Zgodnie z tradycją salezjańską „w ciągu formacji początkowej – czytamy w 

Konstytucjach – należy kłaść nacisk zarówno na studia jak i na działalność duszpasterską 

właściwą naszemu posłannictwu”
307

, nawet jeśli, metodologicznie, w niektórych fazach 

przeważa działalność teoretyczna i przysposabiająca do służby specyficznym celom 

formacyjnym. Typowo salezjańskim i kwalifikowanym wyrazem duszpasterskiego 

doświadczenia formacyjnego jest asystencja. 

Działalność duszpasterska ma na celu rozwój wymiaru wychowawczo-duszpasterskiego. 

Przez dobrze zaprogramowaną i dobraną działalność duszpasterską ukierunkowuje się i 

osiąga niektóre specyficzne cele formacyjne: 

                                                           
306

 Cfr KG 24, 237 
307

 K 115 



 82 

- wzrastanie we wrażliwości na sytuacje młodzieży i zdobywanie zdolności 

postrzegania jej rzeczywistości z punktu widzenia zbawienia; 

- troska o zdolności wychowawczo-duszpasterskie, zwłaszcza takie jak asystencja 

salezjańska, animacja grupy, wierność obowiązkowi, poczucie odpowiedzialności; 

- dojrzewanie w powołaniu, mierząc możliwości i trudności, które się spotyka na 

drodze identyfikacji z salezjańskimi ideałami apostolskimi. Żyjąc konkretnie 

posłannictwem uczy się weryfikacji postaw, motywacji i zdolności oraz stara się je 

zharmonizować z wymaganiami posłannictwa; 

- integracja we własnym życiu różnych aspektów duchowych, intelektualnych, 

emocjonalnych i operacyjnych doświadczenia, zmierzając do zachowania równowagi 

miedzy pracą a modlitwą, działaniem a kontemplacją, teorią a praktyką, uwagą na 

indywiduum a uwagą na całość, konsekracją a posłannictwem; 

- doświadczenie osobiste posłannictwa w różnych dziełach i działalnościach, otwarcie 

się na horyzonty Rodziny Salezjańskiej i Ruchu Salezjańskiego oraz postępowanie w 

poczuciu współodpowiedzialności w pracy stosownie do wymagań „duszpasterstwa 

całościowego” i pracy w ekipie. 

199. Wzajemne oddziaływanie teorii i praktyki jest stałym elementem metodologicznym 

przebiegu formacji. Z jednej strony jest ważnym, aby praktyka miała cele formacyjne, to 

znaczy aby była obmyślona, wykonana i oceniona według intencji formacyjnej jaką się 

proponuje; jednocześnie refleksja na temat ogółu zasad i idei musi wywrzeć wpływ na wizję i 

doświadczenie osoby, na jej mentalność i jej kryteria działania, na motywacje, które 

podtrzymują życiowy plan i kontakt z rzeczywistością. 

Aby zapewnić jakość formacyjną działaniom duszpasterskim trzeba zatroszczyć się o 

niektóre warunki: 

- aby działania stanowiły część Programu inspektorialnego formacji, który określa 

odpowiedzialność i działania wychowawczo-duszpasterskie dla różnych faz formacji 

zgodnie ze zróżnicowanym i stopniowym itinerarium. Odradza się więc działania 

indywidualne lub zbyt autonomiczne; 

- aby były związane z posłannictwem salezjańskim i zazwyczaj przeprowadzane w 

dziełach salezjańskich i środowiskach młodzieżowych, gdzie można nauczyć się 

pracować z mentalnością programowania, żyć jednością organiczną Salezjańskiego 

Duszpasterstwa Młodzieżowego, działać we wspólnocie i z osobami świeckimi oraz 

być animatorem; 

- aby miały charakter formacyjny i były dostosowane do wieku, dojrzałości i potrzeb 

formacyjnych salezjanina oraz zróżnicowane stosownie do różnych form powołania. 

W programowaniu, dokonanym razem ze współbraćmi podlegającymi formacji, niech 

się zwróci uwagę na różne elementy: analizę sytuacji, cele, metody, strategie, terminy 

i weryfikacje; 

- aby była zapewniona obecność wykwalifikowanego przewodnika, który miałby 

wystarczające kompetencje do oceny sytuacji oraz uznawany autorytet do pobudzania 

w tych, którym towarzyszy procesu wzrostu wartości; 

- aby zadbano o systematyczną i poważną weryfikację zarówno ze strony współbraci 

podległych formacji jak też Formatorów. 

 

Ukierunkowania i normy praktyczne 

 

200. Każda wspólnota niech skonfrontuje i pogłębi treści salezjańskiego Duszpasterstwa 

Młodzieżowego oraz dokształca się w aktualnych tematach ukierunkowań Kościoła i 

Zgromadzenia. 

201. Każdy współbrat znajduje szczególne możliwości formacji ciągłej: 



 83 

- w odpowiedzialnym uczestniczeniu w animacji własnej wspólnoty wychowawczo-

duszpasterskiej, 

- w „pracy razem” ze współbraćmi i osobami świeckimi, 

- w zaangażowaniu się na rzecz opracowania, realizacji i weryfikacji inspektorialnego 

i lokalnego programu wychowawczo-duszpasterskiego, 

- w zwróceniu uwagi na wskazania duszpasterskie Inspektorii, Zgromadzenia i 

Kościoła. 

202. Inspektoria niech przewidzi dla formacji początkowej itinerarium działań 

wychowawczo-duszpasterskich zgodnie z inspektorialnym Projektem wychowawczo-

duszpasterskim i inspektorialnym Projektem formacji. 

Itinerarium niech przedstawi stopniowe i progresywne propozycje z precyzyjnymi celami 

formacyjnymi dla różnych sektorów salezjańskiego duszpasterstwa młodzieżowego. Komisja 

inspektorialna do spraw formacji niech okresowo weryfikuje to itinerarium w dialogu z 

Komisją do spraw duszpasterstwa młodzieżowego. 

203. Itinerarium może przewidzieć działania wychowawczo-duszpasterskie zwyczajne, 

które ogólnie prowadzone są z tygodniową częstotliwością oraz inne działania o charakterze 

nadzwyczajnym ze względu na czas jaki im się poświęca, kontekst i warunki, w których są 

prowadzone. 

Niech się wskaże cele, metody, strategie i sposób towarzyszenia takim działaniom
308

. 

Niech się dokonuje systematycznych weryfikacji na poziomie indywidualnym i wspólnotowym. 

204. Niech się uczyni tak, aby działania wychowawczo-duszpasterskie odpowiadały 

następującym warunkom: 

- zwrócenie uwagi na specyficzne powołanie i sytuację formacyjną zainteresowanego 

oraz zgodność z fazą formacyjną, którą przeżywa i wymaganiami, które niesie ona ze 

sobą na gruncie życia wspólnotowego i studiów
309

; 

- okazja bezpośredniego poznania sytuacji inspektorialnego duszpasterstwa 

młodzieżowego w różnych  środowiskach i zgodnie z różnymi wymiarami SPWD oraz 

kontaktu z właściwymi odbiorcami posłannictwa; 

- możliwość wypróbowania własnych motywacji i zalet w realizacji posłannictwa 

salezjańskiego; 

- okazja do współdzielenia się duchem i działaniem wychowawczo-duszpasterskim z 

osobami świeckimi i członkami Rodziny Salezjańskiej; 

- wspólnotowy styl programowania, realizowania i weryfikacji biorący pod uwagę 

SPWD; 

- towarzyszenie wspólnoty, gdzie realizowane są działania wychowawczo-

duszpasterskie oraz wykwalifikowanego przewodnika, który pomagałby w ustawieniu 

i ocenie doświadczeń oraz przeżywaniu wartości apostolskich, które są jej właściwe; 

- weryfikacja formacyjna zgodnie z powyższymi kryteriami. 

                                                           
308

 Cfr KG 21, 284. 289. 296; KG 21, 140 
309

 Cfr RFIS 98b 



 84 

ROZDZIAŁ CZWARTY 

 

ZASADY METODOLOGII FORMACYJNEJ 

 

 

205.  Identyfikacja powołania salezjańskiego (rozdz. 2) to w pierwszym rzędzie dar Ducha 

Świętego, ale zarazem to zadanie, które włącza każdego współbrata i każdą wspólnotę w 

proces jego rozpoznania i ciągłego dojrzewania. 

Określenie powołania salezjańskiego (rozdz. 3) wyróżniło treści, jakie należy sobie 

przyswoić, przymioty, jakie należy posiadać i sposób, jak należy żyć. I chodzi o to, aby 

wymienione elementy przekształcać z fazy propozycji w określony program, z wartości 

rozpoznanych w wartości, którymi się żyje. Odpowiedzieć na wezwanie Chrystusa, który 

woła osobiście, znaczy sprawić, aby wartości powołaniowe stały się rzeczywistymi. 

 

206. Wskazania metodologii formacyjnej wynikają z salezjańskiego doświadczenia 

wychowawczego od czasów Księdza Bosko, z ukierunkowań Kościoła i Zgromadzenia. Chodzi 

w nich o przekonania, kryteria i uwarunkowania niezbędne, aby osiągnąć cele procesu 

formacyjnego i pielęgnować powołanie w sposób ciągły. 

 Są to wskazania, które trzeba stosować w różnych sytuacjach i sprawić, aby w nich 

były wykonalne. Odmienne są bowiem sytuacje powołaniowe i formacyjne w Inspektoriach, 

różne także ich możliwości i wyzwania, i stąd też zróżnicowane – pod pewnymi względami – 

ustawienie formacji początkowej i animacji formacji ciągłej. 

 Są to wskazania, które angażują wszystkich salezjanów i pobudzają do 

odpowiedzialności Inspektorie i współbraci bezpośrednio odpowiedzialnych za animację 

formacji.  

 Niektóre zasady metodologii powołaniowej odnoszą się w sposób szczególny do 

formacji początkowej, która ma swoje ustawienie specyficznie określone przez Konstytucje, 

odnośnie do celów, czasów, treści i przewidzianych odpowiedzialności. 

 

207. Biorąc pod uwagę istnienie zróżnicowania sytuacji, ważne są z punktu widzenia 

strategii działania następujące zasady i rzetelność metodologiczna: formacja, która dociera 

głęboko do wnętrza osoby, poprzez doświadczenie przeżywane z organicznym programem i 

stopniowym postępem; troska o środowisko formacyjne, aktywne i odpowiedzialne 

zaangażowanie wszystkich zainteresowanych; odpowiednia jakość formacyjna niektórych 

aspektów doświadczenia; zwrócenie uwagi na towarzyszenie i rozpoznawanie powołania. 

 

 

4.1.1 DOCIERAĆ GŁĘBOKO DO WNĘTRZA OSOBY
310

 
 

 

208. Formacja, pojmowana jako zachowanie się osobowe i odpowiedzialność 

wspólnotowa, jako program wychowawczy i pedagogia życia, ma na celu osobiste 

przyswojenie sobie tożsamości salezjańskiej, aby ją wyrażać wiernie i w sposób twórczy w 

każdym momencie życia. 

 Stać się lub być salezjaninem nie oznacza zwykłego utożsamienia się w działaniu, 

czyli chcieć pracować dla młodzieży tak jak Ksiądz Bosko; jest jeszcze czymś więcej, jest 

utożsamieniem się wewnętrznym, jest naśladowaniem Chrystusa zgodnie z łaską właściwą 

                                                           
310

  Por. VC 65 



 85 

charyzmatowi Księdza Bosko. Z upodobnienia się do Chrystusa wynika posłannictwo i w 

posłannictwie realizuje się upodobnienie z Chrystusem. 

  

Utożsamienie się powołaniowe dokonuje się w sercu osoby, w najgłębszej sferze 

uczuć, świadomości, przekonań, motywacji i nie ogranicza się tylko do przejęcia treści i 

sposobów zachowań. Dlatego „formacja musi zatem docierać głęboko do wnętrza osoby, tak 

aby każda jej postawa i czyn, zarówno w doniosłych momentach życia, jak i w codziennych 

okolicznościach,  ujawniała jej całkowitą i radosną przynależność do Boga”
311

. Nie chodzi 

zatem o jakieś tylko przystosowanie lub upodobnienie się, ale o interioryzację. 

 Tekst Konstytucji określa metodę formacji jako doświadczenie wartości powołania
312

 

a Regulaminy ogólnie stwierdzają, że „nabywanie ducha salezjańskiego dokonuje się 

zasadniczo przez włączenie się w życie”
313

. 

 

209. Dotrzeć głęboko do wnętrza osoby znaczy najpierw rozpoczynać od rzeczywistego 

stanu osoby, stanu jaki osoba przedstawia, stanu rozpoznanego i ocenionego pod aspektem 

powołania salezjańskiego. Jest sprawą nieodzowną  prawdziwe i adekwatne poznanie osoby 

w oparciu o jej stan aktualny i o jej przeszłość, unikając uprzedzeń, naiwnych domysłów i 

złudzeń, dopomagając każdemu do wyrażenia pełnej prawdy o sobie i do ustalenia tego, co 

potrzebuje oczyszczenia i rozwinięcia.   

 Dotrzeć głęboko do wnętrza osoby w perspektywie formacji Salezjańskiej oznacza z 

kolei skonfrontowanie jej z tożsamością powołania, z jej integralnymi elementami i 

motywacjami, które je wspierają, z tożsamością zawartą w programie konstytucyjnym i 

wcieloną w rzeczywistość Zgromadzenia, oznacza stworzenie głębokiego poczucia 

przynależności. 

 Salezjanin, tylko wówczas, kiedy w głębi serca odniesie się do Boga i tak wewnętrznie 

oceni się w stosunku do kryteriów i wartości powołaniowych i potrafi oddalić nastawienie, 

które się im sprzeciwia, opiera swój program i oprze swoje życie na motywacjach 

prawdziwych i autentycznych, to formacja osiągnęła swój cel zasadniczy. 

 Ta wewnętrzna formacja jest bezsprzecznie darem Ducha Świętego, ale jest wspierana 

poprzez stosowną pedagogię. Jest to zadanie i ważne kryterium dla każdego salezjanina, który 

ma się troszczyć o istotną treść osobistego doświadczenia, bądź dla tych, którzy prowadzą lub 

towarzyszą doświadczeniu powołaniowemu.  

 

 

 

4.2. ANIMACJA JEDNOLITEGO DOŚWIADCZENIA FORMACYJNEGO ZGODNIE 

       Z PROGRAMEM ORGANICZNYM 

 

 

210. Konstytucje wzywają salezjanina do nadawania skuteczności formacyjnej zwyczajnym 

działaniom i „aby z zaangażowaniem formacyjnym przeżywać jakąkolwiek sytuację”
314

 i 

równocześnie wskazują drogę, która wiedzie od pierwszego ukierunkowania do 

salezjańskiego życia aż po definitywne zobowiązanie, by żyć dynamizmem wierności i 

wytrwałości.  

 Formacja wychodzi od rzeczywistości osoby salezjanina, jako od rzeczywistości w 

nieustannym rozwoju i ma jako cel jej identyfikację z powołaniem salezjańskim, tak by mógł 

                                                           
311

 VC 65 
312

 Por. Konst. 98  
313

 Reg. 85 
314

 Konst. 119 



 86 

on nią żyć w radości i całej pełni. Proces, poprzez który dokonuje się to doświadczenie 

formacyjne jest wieloraki i zróżnicowany ze względu na podmioty, na prowadzących go, na 

czasy, na oddziaływania, na treści i na ekspresję. W szczególności formacja początkowa 

dzieli się na różne fazy, przeżywana jest we wspólnocie i prowadzona jest przez różnych 

odpowiedzialnych; przewiduje się różne doświadczenia, sprawdziany i kolejne zadania. 

 Aby formacja była skuteczna wymagane jest, by jej różne aspekty i momenty, 

sytuacje, zadania, relacje, oceny, które cechują całe doświadczenie formacyjne były widziane 

i przeżywane jako elementy jednego procesu, jednej propozycji, jednego skoordynowanego i 

zbieżnego działania. Aby uniknąć ryzyka uczynienia z formacji jakieś sumy oddziaływań 

niejednorodnych i rwanych, nie powierzać jej działalności indywidualnych osób lub grup.  

 

211. Wynika zatem ważność programu, czyli jakieś wizji całościowej, jakieś zbieżności 

punktów odniesienia, tego wszystkiego co się składa na integralną formację salezjanina. 

Obejmuje on harmonijnie: odpowiedzialność osoby, sposoby zachowania się jakie ma sobie 

przyswoić, wielorakość środowisk, różnorodność oddziaływań, zgodne działanie osób 

odpowiedzialnych. Szczególnie na poziomie inspektorialnym niech istnieje projekt, jako 

generalny plan działania. 

 Wszyscy członkowie wspólnoty inspektorialnej, a zwłaszcza animatorzy i formatorzy 

biorą udział w tym procesie refleksji i współodpowiedzialności za formację, opierając się na 

wskazaniach kościelnych i salezjańskich i biorąc pod uwagę wyzwania swojej sytuacji 

społeczno-kulturalnej i uwarunkowania osób. Wcielenie tożsamości salezjańskiej w dany 

kontekst wymaga dobrej znajomości wartości, jakie należy wcielać i nieustanne oraz ciągle 

aktualizowane odczytywanie sytuacji, by móc dotrzeć do jakiegoś roztropnego rozpoznania. 

 

212. Program nie ogranicza się jedynie do nakreślenia tylko jakichś wielkich celów i 

generalnych kierunków formacji. Zawiera tylko opracowania właściwe dla każdej fazy, w 

określeniu celów, sposobów działania, programowania działań i procesu weryfikacji. 

 Zawartość, zebranie doświadczenia, zachowania, działalność, ważne przeżycia, 

wszystko należy przemyśleć, zaprogramować i dostosować do zadań poszczególnej z faz i do 

całej formacji poprzez także pedagogię, która wykluczy niebezpieczeństwo rozczłonkowania i 

improwizowania lub działania niecelowego i niespokojnego. 

 Takie ustawienie formacji sprawi, że przejście od jednej fazy do drugiej następuje w 

wyniku  osiągnięcia zamierzonych celów, a nie na skutek upływu określonego czasu lub 

cyklu studiów i kiedy jedna faza przygotowuje następną, a tę zaś buduje się na bazie ją 

poprzedzającej. Rytm wzrastania w powołaniu jest utrzymywany bez popadania w napięcia i 

podtrzymywany jest przez wzrastanie ilości zadań i przez przeprowadzone w pore 

weryfikacje. 

 Zwracanie uwagi na osobę i na jej dojrzewanie wymaga, aby procesowi formacji 

zapewnić koniecznie potrzebny czas. „Należy zachować właściwą równowagę pomiędzy 

formacją grupy i formacją poszczególnych osób, pomiędzy przestrzeganiem czasu 

przewidzianego dla każdej fazy formacji a dostosowaniem się każdego do jej rytmu”
315

. 

 

231. Jest zadaniem salezjanina przybrać od początku jasną postawę formacyjną, rozumieć 

cele całego procesu i poszczególne jego momenty, przechodzić z jednej fazy do drugiej, 

podejmując w sposób odpowiedzialny zadania nowego procesu formacyjnego, wytyczać cele 

i konkretne etapy, weryfikować i wspólnie uczestniczyć w wypełnianiu osobistego programu 

formacyjnego. 

                                                           
315

 PI 29 



 87 

 Jest obowiązkiem Formatorów podjąć i tłumaczyć wskazania programu 

inspektorialnego i czynić tak, aby propozycja formacyjna stała się dla kandydata jego własną, 

którą on żyje z poczuciem odpowiedzialności we wspólnocie. 

 I w ten sposób, w jaki różne aspekty i różne momenty, sytuacje, obowiązki, relacje, 

oceny, które kształtują proces formacyjny w ciągu lat, widziane i przeżywane jako elementy 

jednego doświadczenia integralnego personalistycznego, jako jednej propozycji przyjętej i 

zaakceptowanej wewnętrznie, jako jedno wyzwanie podzielane przez wszystkich 

działających, jako pewne itinerarium pedagogiczne animowane z miłości do powołania i 

przez uległość Duchowi Świętemu. 

 Bardziej niż jakiś formularz do wypełnienia program ten stanowi wyraz i jest 

narzędziem wspólnoty, która chce działać razem w służbie procesu formacyjnego każdego 

współbrata. 

 

 

4.3.  ZAPEWNIĆ ŚRODOWISKO FORMACYJNE I WŁĄCZENIE WSZYSTKICH 

WSPÓŁODPOWIEDZIALNYCH 

 

 

214. Doświadczenie powołaniowe i formacyjne jest doświadczeniem prowadzonym w 

dialogu, doświadczeniem, którym się kieruje i towarzyszy, które osobiście angażuje 

kandydata i włącza wspólnotę. 

 Doświadczenie to rozpoczyna się od podstawowego założenia, a mianowicie od woli, 

aby wspólnie przeprowadzić proces rozpoznania, wyboru i dochowania wierności powołaniu, 

w postawie otwartego komunikowania i prawdziwej współodpowiedzialności, uważni na 

natchnienie Ducha Świętego oraz na konkretne pośredniczenie. Potrzeba zatem, aby trwał 

nieustanny dialog powołaniowy między współbratem i wspólnotą na różnych poziomach i aby 

wspólnie podejmowano właściwą wszystkim odpowiedzialność, wprowadzając w czyn 

konieczne poczynania. 

 

 

4.3.1. Osoba salezjanina 

 

215. Każdy współbrat uznaje, że został osobiście powołany przez Boga do salezjańskiego 

życia konsekrowanego. Jest to powołanie do miłowania Boga całym sercem i do miłowania 

młodzieży miłością duszpasterską, troszcząc się o jej zbawienie 

 Miłość duszpasterska jest zatem motywacją, która uzasadnia obowiązek formacji i 

nadaje znaczenie wyrzeczeniom, wysiłkom i dyscyplinie, jakich formacja wymaga
316

. A nie 

jest to jedynie punkt wyjścia; jest to także cel formacji. Ta miłość nie jest nigdy rozwinięta do 

swej pełni: w formacji jest się nieustannie! 

 

216. Pobudzany przez tę miłość, każdy staje się protagonistą niezbędnym i niezastąpionym 

swej formacji, która zawsze jest formacją samego siebie (autoformacją). Nikt bowiem nie 

może zastąpić osoby w jej wolności i ospowiedzialności
317

. 

 Salezjanin przyjmuje ten obowiązek, biorąc jako punkt odniesienia Regułę życia, 

włączając się w codzienne doświadczenie i proces formacyjny wspólnoty. Nabywa coraz 

głębszego poznania samego siebie, rozwija różne przymioty swej osoby i dąży do tego, aby 

być powolnym narzędziem w rękach Boga do pełnienia misji. Podejmuje ascezę i zmagania, 

jakich wymaga różność powołania. 
                                                           
316

 Por. Konst. 98 
317

 PDV 69 



 88 

 Jeden z konkretnych sposobów wyrażania własnej odpowiedzialności w formacji jest,  

aby mieć osobisty program życia. W programie tym każdy współbrat określa sobie wzór 

salezjanina, do jakiego czuje się być powołany i proces, jak go osiągnąć, zawsze w zgodności 

z ideałami salezjańskimi; okresowe weryfikowanie – dialogu z Dyrektorem – postęp w 

dochodzeniu do swego celu. 

 

217. Salezjanin nie pozostaje sam w tej odpowiedzialności formacyjnej. Przede wszystkim 

żyje w postawie dialogu z Bogiem. Uznaje, że inicjatywa jego konsekracji apostolskiej tkwi w 

wezwaniu Bożym. Pozwala prowadzić się przez Ducha Chrystusa, który jest pierwszym i 

głównym sprawcą jego formacji
318

 i kształtuje w jego sercu uczucie Syna
319

. „Uległy 

Duchowi Świętemu rozwija swoje uzdolnienia i dary łaski w ustawicznym wysiłku 

nawracania się i odnowy, żyjąc i pracując dla wspólnego posłannictwa”
320

. 

 

218. Patrzy na Księdza Bosko założyciela, jako na ojca nauczyciela i przewodnika swego 

doświadczenia formacyjnego, owszem, jako na swój wzór. Odkrywa w nim autentyczny 

rdzeń salezjańskiego charyzmatu i żywi do niego „sympatię”, „powszechne odczucie”, jakąś 

wewnętrzną zgodność wartości i ideałów. 

 Idzie z miłością i wiernie za wskazaniami Kościoła „rodzicielki i wychowawczyni 

powołań”
321

, i znajduje pewną drogę w wierności dla następcy Piotra i jego nauki. 

 Przyjmuje wskazówki i zachęty Zgromadzenia, tej wspólnoty charyzmatycznej, która 

dochowuje wytrwale wierności Chrystusowi, Kościołowi i autentycznej misji Księdza Bosko. 

 Utrzymuje nieustanny dialog ze wspólnotą lokalną i inspektorialną, a także i te 

wspólnoty utrzymują go poprzez działanie formacyjne samego Boga i odpowiedzialnych za 

salezjański program formacyjny na danym terenie, uczestnicząc czynnie w procesie 

wspólnotowym, rozumianym jako stawanie się wspólnie uczniami, przyjmuje zadanie tych, 

którzy pełnią wobec niego misję towarzyszenia, kierowania i prowadzenia. 

 I równocześnie, stosownie do miary swego obowiązku formacji, jest on czynnikiem 

wzrostu dla swoich braci i swej wspólnoty. 

 

 

4.3.2 Wspólnota środowiskiem formacji 

 

219. „Nabywanie ducha salezjańskiego – czytamy w Regulaminach – dokonuje się 

zasadniczo przez włącznie się w życie”
322

 i to włączenie się ma jako naturalny swój kontekst 

– wspólnotę: lokalną i inspektorialną. Ksiądz Bosko jako wychowawca dbał o kontakt 

osobowy, ale wyróżnia się przede wszystkim jako twórca środowiska bogatego w relacje i 

postaci wychowawcze, propozycje i bodźce (różne momenty, wystąpienia, czasokresy, 

celebracje), jako stwórca swoistego stylu i pedagogii życia, jako propagator projektu 

wspólnego życia, jako animator wspólnoty o wyraźnej fizjonomii i stałych punktach 

odniesienia. Wspólnota z Valdocco oparta na systemie prewencyjnym, przedstawia właśnie 

takie środowisko, które przygarnia, ukierunkowuje, towarzyszy, pobudza i wymaga. 

 Spoistość wspólnotowa i wartość wspólnoty jako środowiska formacji salezjańskiej, 

stanowią wymóg metodologiczny, określający wpływ personalistyczny formacji. Nie chodzi 

oczywiście o formacje pojmowaną jako przystosowanie lub dopasowanie tylko do jakiegoś 

                                                           
318

 Por. CRIS Gli elementi essenziali deli imegnamento della chiesa sugli Istituti dediti all’ apostolato, 1983, 47. 
319

 VC 66 
320

 Konst. 99 
321

 PDV 35 
322

 Reg. 85 



 89 

miejsca, ale do środowiska, które posiada warunki, by mogło znacząco wpływać na proces 

formacyjny osoby. 

 

 

4.3.2.1. WSPÓLNOTA LOKALNA 

 

 

220. Wspólnota lokalna jest „naturalnym środowiskiem wzrostu powołania..., w które 

współbrat ufnie się włącza i współpracuje odpowiedzialnie. Już samo życie wspólnoty, 

złączne  w Chrystusie i otwarte na wymogi czasów, jest czynnikiem formującym...”
323

. 

 Jako środowisko i zbiorowy podmiot formacji, wspólnota: 

- promuje sieć autentycznych relacji osobowych i układów pracy oraz tworzy 

klimat, który sprzyja wzrostowi każdego; 

- oferuje pedagogię życia, które tworzy braterskie współdzielenie, odpowiedzialny 

zapał apostolski, wspólna modlitwa i autentyczny styl życia ewangelicznego, które 

staje się pobudką powołaniową;  

- zwraca szczególną uwagę na wzrastanie w powołaniu każdego współbrata; 

- sprzyja zgodności życia Kościoła i Zgromadzenia i otwiera się na włącznie się do 

Rodziny Salezjańskiej i na ludzi świeckich; 

- formułuje własny program formacyjny stosownie do programu inspektorialnego.  

 

221. Wspólnota lokalna jest środowiskiem animacji środowiska znacznie obszerniejszego i 

zróżnicowanego życia salezjańskiego oraz formacji na poziomie lokalnym a taką jest 

wspólnota wychowawczo – duszpasterska, perspektywa współdzielenia posłannictwa i ducha 

salezjańskiego pośród współbraci, ludzi świeckich i młodzieży. 

 Ta właśnie wspólnota wychowawczo – duszpasterska jest wspólnotą formacyjną 

wtedy: 

- gdy we wzajemnej wymianie między wspólnotami, salezjanin otworzy się na całe 

bogactwo przeżywanego doświadczenia, a zwłaszcza na kontekst i kulturę 

młodzieżową; 

- gdy w samym akcie przekazywania swego doświadczenia jako osoba 

konsekrowana i przyjmowania bogatego świadectwa życia i wiary ludzi świeckich, 

on sam staje się bardziej świadom swego powołania i wezwania, aby żyć z 

większą jeszcze wiernością, dojrzałością i radością. 

Oprócz programów formacji wzajemnej i wspólnej, wspólnota ma świadomość, że 

codzienny obowiązek we wspólnocie wychowawczo – duszpasterskiej, wraz z siecią relacji 

między osobami i współdziałaniem w wypracowywaniu, realizacji i w weryfikacji PWDS jest 

uprzywilejowanym miejscem prawdziwego wzrastania i intensywnej formacji permanentnej. 

Oczywiście, że taka formacja wzajemna wymaga od salezjanina postawy otwartej, pełnej 

szacunku i zdolności zaufania.    

 

 

 

4.3.2.2. WSPÓLNOTA FORMACYJNA 

 

 

222. Każda wspólnota salezjańska jest środowiskiem formacyjnym, ale są wspólnoty 

specjalnie nastawione na formację początkową: są to wspólnoty zwane wyraźnie 

„formacyjnymi”. 
                                                           
323

 Konst. 99 



 90 

 Idąc za wskazaniami kościelnymi, kandydaci w ciągu okresu formacji przebywają „we 

wspólnotach, w których nie może zabraknąć niezbędnych warunków wymaganych dla 

kompletnej formacji: duchowej, intelektualnej, kulturalnej, liturgicznej, wspólnotowej i 

pastoralnej”
326

. 

 Wspólnota formacyjna, „bardziej niż samym miejscem, siedzibą materialną, jest 

wymiarem duchowym, wędrówką życiową, klimatem, który sprzyja i zabezpiecza proces 

formacyjny”
327

. To jakby złączona rodzina, w której formatorzy i formowani złączeni w 

wierze w Chrystusie i w umiłowaniu Księdza Bosko, w miłości, we wzajemnym szacunku i w 

zgodności wysiłków
328

, pragną przeżyć na nowo, „doświadczenie grona Dwunastu 

złączonych z Jezusem”
329

. 

 Jako „wspólnota wychowawcza będąca w drodze”
330

, wyróżnia się ona programem, 

który sprowadza wszystko ku jedynemu celowi: do formacji salezjanina, w klimacie 

odpowiedzialności wszyscy się angażują, aby wspólnie żyć wartościami, celami 

doświadczeniami i metodami formacyjnymi, planując weryfikując i dostosowując okresowo 

własne życie, swoją pracę i doświadczenie apostolskie do wymogów powołania. 

 Niezbędnym warunkiem i strategicznym punktem decydującym o stworzeniu 

atmosfery formacyjnej, aby przełożyć na praktyczny język program wspólnotowy i aby 

działać zgodnie z dostosowaną pedagogią i z pomocą solidnych elit formacyjnych złożonych z 

przygotowanych wychowawców, którzy dają swój wkład, stosownie do swych kwalifikacji, 

doświadczenia i kompetencji. Formatorzy, zatem zajmują kluczową pozycję, która określa 

ducha i całą skuteczność działania formacyjnego
331

. 

 

223. Wspólnota formacyjna zabezpiecza warunki dla przeżywania po ludzku formacji, 

troszczy się o różnorodność i wielość przekazu, o integrowanie i konfrontowanie wrażliwości 

i wartości zwłaszcza, gdy jest wspólnotą międzyinspektorialną lub międzynarodową. Aby 

pobudzać do udziału wszystkich, wspólnota ta popiera włączanie do wypracowywania 

programu wspólnotowego i do programowania, prace w grupach, rewizję życia i inne 

wyraźne formy spotkań i przygotowań. Każdy z członków wspólnoty podejmuje jakieś 

zajęcie przydatne dla życia wspólnoty i dla wzrostu komunii. 

 

 We wspólnocie formacyjnej członkowie nawzajem się wspomagają przez przyjaźń, 

świadectwo, radę i posługę. Z przykładu dawanego przez Formatorów, formowani pojmują, 

że do komunii ducha dochodzi się jedynie poprzez cierpliwy wysiłek wyrzeczeń wobec 

samych siebie i otwarcie się na drugich. 

 

 Życie wspólnotowe układa się zgodnie z rozsądną elastycznością rozkładu dnia i 

podziałem codziennych czynności w tym celu, aby wychowywać do wykorzystywania 

osobistego czasu, szanowania go i do rozwijania ducha inicjatywy. 

 

 Mając na uwadze kryterium wyznaczające perspektywę powołaniową i formacyjną 

wspólnota formacyjna utrzymuje cenne kontakty z rodzinami formowanych, pielęgnuje 

postawę otwartości w stosunku do członków Rodziny Salezjańskiej, włącza się w kontekst  

kościelny i społeczny. 

 

                                                           
326

 PI 27 
327

 PDV 42 
328

 Por. Konst. 103 
329

 PDV 60 
330

 Ibid 
331

 Kongregacja Wychowania Katolickiego, Direttive sulla preparazione degli educatori nei seminari, 1993 1 



 91 

224. Aby odpowiednio wypełnić swoje posłannictwo, wspólnota formacyjna wymaga 

spoistości ilościowej i jakościowej. Wspólnoty zbyt małe i zbyt liczne stanowią pewne 

wyzwanie dla pedagogii formacyjnej. Aspekt liczebny wspólnoty może sprzyjać współżyciu 

członków i wzajemnej konfrontacji, pomnażaniu kontaktów i wielości oddziaływań w 

różnych dziedzinach życia wspólnoty. Z drugiej strony zbyt wielka liczba placówek, jeśli nie 

zapewni się warunków wymaganych w formacji, może utrudnić uczestniczenie i 

podejmowanie odpowiedzialności przez członków, osobisty kontakt formacyjny, poznanie i 

towarzyszenie procesowi formacji i może powodować przystosowanie się bardziej 

zewnętrzne niż wewnętrzne, swego rodzaju umasowienie. Aspekt jakościowy wskazuje na 

potrzebę osób rozumiejących konieczność obecności, animacji, towarzyszenia i 

ukierunkowania formacyjnego, o rozległych horyzontach.  

 Odpowiedzialność za to, by zapewnić odpowiednie środowisko formacyjne, nie tylko 

pod względem liczby członków, ale także na spójność ekip, radzi się w niektórych wypadkach 

i nawet wymaga, aby łączyć siły pomiędzy Inspektoriami i tworzyć wspólnoty o charakterze 

między inspektorialnym.  

 Dla wspólnot, które służą wielu Inspektoriom, musi być zapewniona 

współodpowiedzialność formacyjna w sposób stały, poprzez tzw. „kuratorium” lub jakąś inną 

instancję oraz przez udział Formatorów z różnych Inspektorii. Należy także podtrzymywać 

poczucie przynależności formowanych do własnych Inspektorii poprzez częste odwiedziny 

Inspektora lub innych współbraci, poprzez wymianę informacji i w jakikolwiek inny sposób 

komunikowania poprzez dostępne formy kontaktu. 

 

 

4.3.2.3. OŚRODEK STUDIÓW 

 

225 Ośrodek studiów stanowi integralną część środowiska formacyjnego. W nim wszyscy 

są włączeni w jeden program, który ma jako cel formację, chociaż zadanie jakie pełni ma 

charakter głównie intelektualny. 

 Relacje pomiędzy różnymi członkami ośrodka opierają się na dialogu, zrozumieniu, 

przyjaźni i współodpowiedzialności.  

 Jest sprawą ważną trzymać się kryteriów wskazanych w FSDB
332

 w wyborze ośrodka 

studiów i zapewnić warunki, które określają jakość i charakter formacji. 

 

 

4.3.2.4.  WSPÓLNOTA INSPEKTORIALNA
333

 

 

226. Zobowiązana, aby „promować życie i posłannictwo Zgromadzenia” w określonym 

terytorium
334

, Inspektoria jest wspólnotą formacyjną ale zarazem wspólnotą będącą w 

formacji. 

 Tworzą ją współbracia, którzy przeżywają różne momenty i sytuacje formacyjne; 

składa się ona ze wspólnot, które maja odmienną historię i nie żyją identycznym 

doświadczeniem i spotykają się z ewolucją sytuacji i wyzwaniami czasu. 

 Dlatego więc Inspektoria angażuje się w ciągły proces refleksji nad sytuacją 

współbraci i wspólnot i ich formacją, i staje się środowiskiem – animatorem pobudzającym i 

wymagającym odnośnie wierności powołaniowej. 

 To zadanie formacyjne nie jest czystym stanem ducha, ani faktem dobrej woli; jest 

zasadą, która organizuje życie Inspektorii i wciąga w nią całą rzeczywistość; wychodząc od 

                                                           
332

 Por. poprzednie n. 145-146. 167-180 
333

 Por. ISM rozdz.10, „Animazione e governo dell’Inspettoria, comunita in formazione e formatrice” 
334

 Por. Konst. 157  



 92 

wymagań świadomości powołaniowej i od odpowiedzialności wszystkich za posłannictwo, 

wyraża się w inspektorialnym organicznym programie formacyjnym.  

 

227. Wspólnota Inspektorialna jest w pierwszym rzędzie odpowiedzialna w zakresie 

formacji prowadzić rozpoznanie i ocenę pod względem powołania salezjańskiego szczególnie 

tych współbraci będących w okresie formacji początkowej. I nie będzie obojętny fakt, jeśli 

wspólnota ta będzie bogata w silne motywacje bądź ich pozbawiona, gorliwa w działaniu lub 

zmęczona. 

 Atmosfera modlitwy i dawania świadectwa, poczucie wspólnej odpowiedzialności i 

otwarcie się na znaki czasu, przeżywanie z zapałem ducha i z kompetencją różnych zadań 

posłannictwa salezjańskiego, wkład środowiska, które codziennie dostarcza kryteriów i 

pobudek dla dochowania wierności, więź serdecznych relacji i współdziałanie pomiędzy 

wspólnotami i poszczególnymi współbraćmi, pomiędzy grupami Rodziny Salezjańskiej i 

ludźmi świeckimi zatrudnionymi we wspólnocie – wszystkie te elementy tworzą 

inspektorialne środowisko służące formacji współbraci. 

 Ten klimat umożliwi współbraciom będącym w okresie formacji przejść żywe 

doświadczenie salezjańskiej tożsamości i czuć się podtrzymywani na drodze powołania. Jest 

to także cenne dla innych współbraci, którzy dzięki temu czują się pobudzeni w procesie 

wzrastania w wierności. 

 

228. Kapituła Inspektorialna w szczególności jako „braterskie zebranie, w którym 

wspólnoty lokalne umacniają poczucie swej przynależności do wspólnoty inspektorialnej 

poprzez wspólną troskę o sprawy ogólne”
335

, ma szczególną odpowiedzialność za rozwój 

powołań w Inspektorii. Dzięki swemu trzechletniemu cyklowi odbywania kapituł, dzięki 

przygotowaniom, które je poprzedzają i poruszeniu idei i projektów, jakie po zakończeniu 

kapituł się dzieje, praktycznie Inspektoria pozostaje w stanie ciągłej refleksji, poszukiwania i 

czujności w dziedzinie aktualizowania tożsamości salezjańskiej. 

 Konkretnym wyrazem tej odpowiedzialności Kapituły inspektorialnej w zakresie 

formacyjnym jest wypracowanie i zrewidowanie Dyrektorium inspektorialnego
336

. 

 

 

4.3.2.5.   WSPÓLNOTA ŚWIATOWA 

 

229. Wspólnota światowa czyni salezjanina uczestnikiem zjednoczenia ducha, świadectwa i 

służby, jakim żyje ona w Kościele powszechnym. Żywotność Zgromadzenia, aktualność jego 

działalności, wymogi i wyzwania, jakie stwarza mu historia, oddziaływują mocno na 

współbraci i stanowią opatrznościowy bodziec dla ich formacji. 

 Poczucie komunii w powołaniu ma swój najwyższy wyraz w Kapitule Generalnej. 

Kapituła ta ukazuje zaangażowanie całego Zgromadzenia, aby żyć w wierności Ewangelii, 

charyzmatowi Założyciela i wrażliwością na potrzeby czasów i miejsc i aby odpowiadać na 

wyzwania i na pilne wymogi, jakie wynikają z sytuacji młodzieży, Kościoła i społeczeństwa. 

Poprzez ukierunkowania jakie daje i drogi jakie wytycza, utrzymuje Zgromadzenie w 

formacyjnej czujności i w stanie permanentnej odnowy. 

 

 

4.3.3. Współodpowiedzialni za formację 
 

                                                           
335

 Konst. 170 
336

 Por. Konst. 171 



 93 

230. Wśród wielu elementów jakie Inspektoria musi zapewnić dla formacji (programy, 

treści, instytucje, metodologie), sprawa Formatorów jawi się niewątpliwie jako najbardziej 

decydująca i konieczna. 

 Kiedy się mówi o odpowiedzialnych za formację, to nie odnosi się to w pierwszym 

rzędzie do poszczególnych osób czy do Formatorów odosobnionych, lecz do Formatorów, 

którzy pracują w obrębie wspólnoty formacyjnej, jako członkowie jakiejś ekipy formacyjnej, 

czy to na płaszczyźnie inspektorialnej czy lokalnej. 

 Fachowa solidność wspólnoty formacyjnej opiera się przede wszystkim na solidności 

efektywnej ekipy i na realnych możliwościach zagwarantowania działalności 

odpowiedzialnym za inspektorialny proces formacyjny. I to jest jedno z kryteriów, od którego 

zależy ustanowienie wspólnoty formacyjnej. Aby uniknąć zaistnienia sytuacji 

nieodpowiedzialnej, koniecznym będzie w niektórych wypadkach podjąć decyzje odważne i 

stanowcze współpracy międzyinspektorialnej. 

 

 

4.3.3.1. ODPOWIEDZIALNI NA POZIOMIE LOKALNYM 

 

 

4.3.3.1.1. Dyrektor
338

      

 

231. Dyrektor jest ośrodkiem życia wspólnoty, i ma „jako istotny obowiązek animatora 

duchowego wspólnoty, formatora i przewodzącego w miłości”
339

. Jego posługa władzy 

zmierza do wzrostu duchowego swoich współbraci. 

 Przekonany o znaczeniu formacyjnym środowiska, czyni wszystko, aby stwarzać 

klimat bogaty w treści salezjańskie. Strzeże złączoną wspólnotę w duchu rodzinnym i 

współdzielenia, i szerzy w niej ducha ożywionej aktywności i gorliwości duszpasterskiej. 

 Utrzymuje wspólnotę w postawie gotowości odpowiedzi na Boże wołanie i w 

zgodności z Kościołem i Zgromadzeniem. 

 Towarzyszy rozwojowi wspólnoty, sprawując posługę władzy w duchu ojcowskim, 

doceniając znaczenie programowania i weryfikacji, spotkań, konferencji, modlitwy i 

codziennych okazji. 

 Wprzęga także inne czynniki animacji wspólnotowej, zlecając odpowiedzialność za nią 

zwłaszcza Radzie lokalnej. 

 

232. Pobudza i ukierunkowuje każdego ze współbraci w jego doświadczeniu 

powołaniowym. 

 Uprzywilejowanym momentem dialogu jest rozmowa ze współbraćmi
340

. W niej to w 

sposób szczególny realizuje się jego być „ojcem, nauczycielem i kierownikiem 

duchowym”
341

. Jest on świadomy tego, że skuteczność tego dialogu zależy przede wszystkim 

od jego postawy ludzkiej i duchowej, od jego dyspozycyjności i dobroci, od jego 

kompetencji
342

. 

 Dyrektor często także bywa proszony przez współbraci o kierownictwo duchowe. Jest 

to zadanie delikatne i cenna pomoc na drodze powołaniowej dla sumienia. Dyrektor jest 

serdecznie oddany takiej posłudze. 

                                                           
338

 Por. Dyrektor Salezjański. Posługa animacji i kierowania wspólnotą lokalną, Rzym 1986 
339

 Por. KG 21, 53 
340

 Por. Konst. 70 
341

 Konst. 55 
342

 por. Il Progetto di vita dei Salesiani di Don Bosco, ss. 528-530 



 94 

 Jako Dyrektor wspólnoty salezjańskiej, będącej animatorką wspólnoty lokalnej, 

Dyrektor wspólnoty wychowawczo – duszpasterskiej, ma on określoną odpowiedzialność w 

tworzeniu wewnątrz WWD klimatu ludzkiego i apostolskiego, który sprzyja  rozwojowi ducha 

salezjanów, młodzieży i świeckich współpracowników
343

. 

 

233. Oprócz obowiązków wyznaczonych każdemu Dyrektorowi wspólnoty lokalnej, 

Dyrektor wspólnoty formacyjnej ma rolę jeszcze bardziej zobowiązującą na polu 

formacyjnym. Animuje tę wspólnotę, tworząc ekipę złączoną z formatorami i czyniąc zbieżne 

wysiłki wszystkich w jednym wspólnym programie będącym w harmonii z programem 

inspektorialnym. 

 Jest on odpowiedzialny za osobisty proces formacyjny każdego współbrata. Bywa też 

proponowany, ale nie ustanawiany jak kierownik duchowy dla współbraci będących w 

formacji. Jego specyficznym zadaniem jest towarzyszyć każdemu współbratu,  pomagać mu 

zrozumieć i podjąć etap formacji, którą właśnie żyje
344

. Prowadzi z nim częsty i serdeczny 

dialog, próbuje poznać jego zalety, potrafi stawiać mu propozycje jasne i wymagające oraz 

wskazywać właściwe cele, podtrzymuje i radzi w chwilach trudności, wspólnie z 

formowanym weryfikuje drogę formacji. 

 Do tego zadania, jakie Inspektoria powierza Dyrektorowi, w nim jako współbracie 

musi odpowiadać świadomość i obowiązek nawiązania osobistej relacji otwarcia się, zaufania 

i współdzielenia formacyjnego. 

 Wraz z Radą wspólnoty Dyrektor spełnia przysługujące mu zadanie rozpoznania 

powołania, szczególnie przy okazji dopuszczeń i okresowych sprawdzianów. 

 

 

4.3.3.1.2. Ekipa Formatorów
345

  

 

234. Ekipę formacyjną tworzą i są odpowiedzialni za środowisko i program formacyjny ci 

wszyscy, którzy współdziałają w zadaniach, funkcjach i różnych dodatkowych formach 

pomocy, gwarantując razem integralne i jednolite ustawienie posługi i wspólne doświadczenie 

formacyjne. Zajmują się animacją modlitwy, środowiskiem studiów i duszpasterstwa, 

sprawami materialnymi i administracją lub towarzyszeniem duchowym.  

 Wśród nich ważne miejsce zajmuje spowiednik, ze względu na znaczenie jakie ma 

jego posługa w ukierunkowaniu powołaniowym współbraci. 

 We wspólnocie formacyjnej znaczący jest także udział współbraci koadiutorów z 

możliwością prowadzenia przez nich animacji wspólnotowej lub nauczania. 

 

235. Wezwani po to, aby towarzyszyć swoim współbraciom w rozwijaniu ich powołania, 

formatorzy działają zgodnie z „duchem” i praktyką Zgromadzenia i Inspektorii, co jest ujęte 

w niniejszej Ratio i w programie inspektorialnym. Tworzą oni jakąś własną wspólną wizję 

całej formacji pojętej jako proces stopniowy, ciągły, organiczny i jednolity, prowadzony w 

stylu salezjańskim. 

 Ich praca jest rzeczywiście pracą prowadzoną wspólnie, która zakłada 

komunikowanie, spójność, lojalność w pełnieniu różnych obowiązków i zadań. Tworzą oni 

wraz z Dyrektorem i przez niego animowaną ekipę, świadomą własnej wspólnej 

odpowiedzialności
346

. Starają się o to, by łączyć kryteria formacji i oceny i wspólnie planują 

                                                           
343

 Konst. 55 
344

 Por. DSM 234 
345

 Por. Congregazione per l’Educazione Cattolica, Direttive sulla preparazione degli educatori nei seminari, 

1993 
346

 Por. Konst. 104 



 95 

życie wspólnoty. Zwyczajnie utrzymują łączność ze wszystkimi, co z różnego tytułu i przy 

różnych okazjach bywają włączani w proces formacyjny. 

 

236 W pełnieniu tej ich misji formatorzy są świadomi tego,  że są pośrednikami działania 

Boga i odpowiedzialności wobec Inspektorii, starają się żyć tą swoją szczególną posługą w 

duchu Da mihi animas i zgodnie z Systemem Prewencyjnym. 

 Mając oparcie w solidnej duchowości salezjańskiej i w odpowiednim doświadczeniu 

w pracy wychowawczej i duszpasterskiej, formatorzy przekazują w sposób witalny miłość i 

entuzjazm do Księdza Bosko i powołania salezjańskiego. 

 Są ludźmi modlitwy i mądrości duchowej, którzy umieją pomagać swoim 

współbraciom w rozpoznawaniu działania i znaków woli Bożej. Wiodą ich po drogach 

Pańskich słowem i zgodnym świadectwem swego życia konsekrowanego. 

 Interesują się w sposób pozytywny i krytyczny kulturą i problemami społecznymi, 

mając na celu odpowiednie osadzenie procesu formacyjnego w kontekście
347

. 

 

237. Potrafią stosować pedagogię „dynamiczną, aktywną, otwartą na rzeczywistość życia i 

uważną na procesy rozwojowe osoby”
348

 i na postępy grupy. 

 Szczególną uwagę zwracają na osobę formowanego, dla którego przygotowują 

elementy duchowe, doktrynalne i pastoralne niezbędne do przyswojenia sobie propozycji 

formacyjnej. Towarzyszą mu,  doradzają, poprawiają i dodają bodźca stosownie do wymogów 

sytuacji osobistej współbrata będącego w formacji. 

 Śledzą postępy każdego, oceniając w imieniu Kościoła i Zgromadzenia odpowiedniość 

powołaniową i służą informacjami o rozeznaniu powołania także z okazji dopuszczeń. 

 Aby móc spełniać to zadanie od Formatorów wymaga się, aby mieli rozeznanie baczne 

i wyrobione na dobrej znajomości wiedzy o człowieku, by mogli dostrzegać ponad pozorami 

zewnętrznymi motywacje i zachowania i pomagać kandydatowi w głębszym poznawaniu się i 

zaakceptowaniu z pogodą samego siebie, w poprawianiu się i dojrzewaniu do pełni, 

wychodząc od prawdziwych korzeni, a nie od pozorów i od samego „serca” swej osoby
349

. 

 

238. Formatorzy są animatorami procesu formacyjnego i prowadzą go wskazując cele, 

dokonując niezbędnych sprawdzianów i podejmując stosowne decyzje. 

 Posiadają „umiejętność i wolę wpływania na osobę, nawiązywania dialogu z 

kandydatami, reagowaniu w sposób autentycznie ewangeliczny, a na wyzwania, jakie 

ukazują, bez zamykania się i odmowy. W końcu nie są formatorami ci co ‘niezdolnych’ 

uznają za kandydatów, ci wyrażają tylko własne opinie i nastawienia. Nie stanowią 

‘przykładu’ milczący i bezstronni, ale wychowawcy świadomi celu i przekonani”
350

. 

 

239. Do pełnienia tego obowiązku potrzeba mieć dary osobiste, złączone z solidnym 

przygotowaniem doktrynalnym, duchowym, pastoralnym i pedagogicznym, niekiedy także 

jakąś specjalność szczególną. 

 Formacja na co dzień, umiejętność pracy współdzielonej, planowanej i weryfikowanej, 

gotowość na okresowe spotkania, aby zastanowić się nad postępem procesu formacyjnego, 

aby wymienić doświadczenia i dokonać aktualizacji, okresowe sposobności odnowy 

duchowej, stanowią dla Formatorów Inspektorii prawdziwą szkołę formacji permanentnej. W 
                                                           
347

 Tamże 
348

 Direttive sulla preparazione degli educatori nei seminari, 1993 10 
349

 Tamże 57 
350

 VECCI J., I portagonisti della formazione sacerdotale, in DAL COVOLO-TRIACCA, Sacerdoti per la 

nuova evangelizzazione. Studi sull’Esortazione apostolica ‘Pastores dabo vobis’ di Govanni Paolo II, Roma 1993 

pag. 321 

 



 96 

tym celu bardzo ważna jest pewna stabilność w pracy formacyjnej i nieodzowna działalność 

animacyjna Delegata i Komisji inspektorialnej dla spraw formacji. 

 

 

4.3.3.1.3. Wykładowcy i eksperci 

 

 

240. Wykładowcy – a przede wszystkim wykładowcy salezjanie – są prawdziwymi 

formatorami, nawet gdy bywają angażowani w charakterze akademickim. Współpracują 

ściśle z innymi formatorami i działają zgodnie z perspektywą integralnego doświadczenia i 

programu formacyjnego. Ich zadanie przekracza aspekt czysto intelektualny, a ich nauczaniu 

towarzyszy świadectwo wiary z przekonania. Oni są formatorami poprzez swą obecność 

przyjacielską i wychowawczą wśród salezjańskich kandydatów, uczestnicząc razem z nimi, 

jeśli to możliwe, także  w momentach modlitwy, rekreacji i działalności apostolskiej. 

 Świadomi spełnienia zadania kościelnego i salezjańskiego na mocy posłuszeństwa, 

stają się oni przekazicielami doświadczenia i doktryny Kościoła i Zgromadzenia. Udzielają 

hojnie i zgodnie z naukową dziedziną swego wkładu oryginalnego i fachowego w zakresie 

różnych dyscyplin po to, aby studenci przyswoili sobie głęboko misterium chrześcijańskie. 

Prowadzą studium osobiste, tak aby alumni mogli poznać metodę pracy naukowej, przyswoić 

sobie treści kulturowe, pogłębić je i aktualizować. 

 

241. By mogli spełnić swoje zadanie, wykładowcy mają dobre przygotowanie fachowe z 

zakresie humanistyczno – filozoficznym i teologicznym i posiadają potrzebne kwalifikacje w 

swoim sektorze nauczania. 

 Ubogaceni w zdolności pedagogiczne i w tym celu otrzymują odpowiednie 

przygotowanie
351

, aby pomagać alumnom wyrabiać sobie pogląd krytyczny i mentalność 

formacji permanentnej. Są również kształceni w dziedzinie metod dydaktycznych czynnych w 

tym celu, aby pobudzać uczestnictwo alumnów i są informowani na bieżąco ze świata nauki i 

metodologii. 

 

242. Kultywują doświadczenie życia salezjańskiego, śledząc z zainteresowaniem i 

uczestnicząc w życiu Zgromadzenia i Inspektorii, zachowując żywą wrażliwość na sprawy 

młodzieży i ludowe, aby móc łączyć skutecznie tematykę nauczania z treściami i wymogami 

salezjańskiej działalności apostolskiej. 

Prowadzą posługę wychowawczo – duszpasterską, która może im dostarczać okazji i 

stanowić  bodziec do konfrontacji. Czynią to, nie zaniedbując obowiązków akademickich
352

. 

 

243. Jakiś inny szczególny wkład, w formie systematycznej bądź okazjonalnej i w różnych 

środowiskach, salezjanie lub też inni, posiadający specyficzną kompetencję (eksperci), są 

wzywani, aby go dać. Ten ich wkład w doświadczenie formacyjne i wprowadzenie 

kandydatów i współbraci może mieścić się w  zakresie prewencyjnym, pedagogicznym i 

intelektualnym. W sytuacji kiedy ci eksperci nie są salezjanami, jest ważne, aby świadczona 

przez nich posługa fachowa uwzględniała cechy właściwe powołaniu i mieściła się w 

globalnej perspektywie formacji salezjańskiej. W przypadku kiedy interwencja eksperta 

miałaby cel terapeutyczny, wymaga się, aby była traktowana jako propozycja odpowiednio 

umotywowana, nigdy jednak jako narzucona. 

 

 

                                                           
351

 Por. RFIS 35 
352

 Por. RFIS 37 



 97 

4.3.3.1.4. Wkład ludzi świeckich 

 

 

244 Eklezjologia komunii wniosła docenienie ludzi świeckich, biorąc pod uwagę ich udział 

nie tylko w posłannictwie salezjańskim, ale także na specyficznym polu doświadczenia 

formacyjnego
353

. 

 Z perspektywy ich specyficznego powołania, świeccy mogą być pomocą dla 

salezjanina w zrozumieniu bardziej dogłębnym jego tożsamości i w bardziej dojrzałym 

przeżywaniu tajemnicy Kościoła w uzupełniających się wzajemnie różnych powołaniach.  

 I w tej perspektywie mieści się wrażliwość i postawa przygarniająca kobiety z 

właściwą jej zdolnością humanizacji i personalizacji relacji i środowisk i docenienie jej 

wkładu w dziedzinę wychowania i formacji salezjańskiej w sposób zgodny z walorami 

konsekracji i uważny na kontekst kulturowy
354

. 

 Uznając „użyteczność zdrowego wpływu duchowości świeckiej i charyzmatu 

kobiecości w każdym cyklu wychowawczym”
355

 KG 24 proponuje wspólne programy 

formacji dla salezjanów i świeckich, mężczyzn czy kobiet
356

, do której każdy wnosi własną 

specyfikę. 

 

245. Jeśli chodzi o włączanie ludzi świeckich, mężczyzn czy kobiet w formację początkową 

salezjanów, byłoby dobrze, aby mogli oni pełnić rolę bezpośredniego oddziaływania 

formacyjnego. KG 24 stwierdza, że współbracia będący w formacji „otrzymują bardziej 

skuteczną pomoc, gdy już od formacji początkowej są kierowani do doświadczenia 

współpracy ze świeckimi, czy to na poziomie praktycznym, czy też w wypracowywaniu 

PWDS”
357

. I dlatego prosi, że „biorąc pod uwagę różnicę natury powołania SDB i świeckich 

oraz okresy dojrzewania ludzkiego, uczuciowego i apostolskiego, to etapy formacji 

początkowej przewidują treści i doświadczenia formacji obopólnej i komplementarnej dla 

wspólnego rozwoju
358

. 

 Istnieją nadto sektory, w których świeccy maja  wnieść swój wkład specyficzny w 

oparciu o ich szczególne kompetencje i ich doświadczenie, jak np. duchowość rodzinna, 

niektóre dziedziny duszpasterstwa, problemy polityczne, ekonomiczne i społeczne oraz 

przekaz społeczny
359

. W tych przypadkach „można ich wybrać starannie, w ramach pracy 

Kościoła i zgodnie z ich szczególnymi charyzmatami i sprawdzoną fachowością”
360

, a ich 

współpraca musi być w porę koordynowana i zintegrowana z naczelną odpowiedzialnością 

wychowawczą Formatorów. 

 

 

4.3.3.2.  WSPÓŁODPOWIEDZIALNI NA POZIOMIE INSPEKTORIALNYM 

 

 

4.3.3.2.1. Inspektor ze swoją Radą
361

 

                                                           
353

 Por. PDV 66; DES 20 
354

 Por. VECCI J., Un amore senza limiti a Dio e ai giovani, ACG 366 (1999), np. s, 26-28; 

      Por. PDV 66; KG 24 Indice analitico Donna 
355

 PDV 66 
356

 Por. KG 24 138-141 
357

 KG 24 53 
358

 KG 24 142 
359

 Por. Direttive sulla preparazione degli educatori nei seminari 10-11 
360

 Por. PDV 66 
361

 Por. L’Ispettore salesiano. Un ministero per l’animazione e il governo della comunita ispettoriale, Roma 

1987, specialmente cap. 10: „Animazione e governo dell’Ispettoria, comunita in formazione e formatrice” 



 98 

 

246. We wspólnocie inspektorialnej pierwszym odpowiedzialnym za formację początkową  

i permanentną jest Inspektor ze swoją Radą. 

 Jego posługa wyraża się w różnych formach: 

- jest w pierwszym rzędzie odpowiedzialny za formację, zapewniając osiąganie 

przez nią jej celów i troszcząc się o tożsamość salezjańską w kontekście 

kulturowym, pobudza do współdziałania wszystkich w kręgu formacyjnym i 

przewodzi Inspektorii w wypracowaniu programu formacyjnego; 

- działa jako animator duchowy Inspektorii, uwrażliwiając współbraci na 

poznawanie i uległość Magisterium Kościelnemu i przekazując im duchowe 

dziedzictwo charyzmatu Księdza Bosko w zgodności ze wskazaniami 

Zgromadzenia; 

- wspiera odpowiedzialność Rady inspektorialnej i Komisji inspektorialnej do spraw 

formacji koordynowaną przez Delegata inspektorialnego; 

- towarzyszy i podtrzymuje wspólnoty lokalne, jako środowiska i podmioty formacji; 

dba o to, aby były one animowane w taki sposób,  aby mogły być powołaniowo 

twórcze, bogate w wartości salezjańskie; zwraca szczególną uwagę na 

przygotowanie dyrektorów i na towarzyszenie im, oddając się temu zadaniu 

osobiście i popierając okresowe i  systematyczne inicjatywy (spotkania i kursy); 

- zapewnia strukturom formacyjnym wszystkie warunki, które pozwalają realizować 

autentyczną działalność formacyjną w jej różnych wymiarach, osiągać cel 

poszczególnych jej faz i całego procesu formacyjnego; 

- zapewnia wspólnotom formacyjnym Dyrektorów i ekipy Formatorów odpowiednio 

przygotowanych, aby prowadzić skuteczną działalność formacyjną; troszczy się o 

dokonywanie na czas i roztropnie wyboru kwalifikacyjnego i potwierdzającego 

Formatorów; wizytuje często wspólnoty formacyjne i współbraci będących w 

formacji początkowej; informuje się na temat ich zalet i skłonności i zachęca ich 

do doskonalenia się w perspektywie wymogów dobra wspólnego; 

- dba o postęp wszystkich w powołaniu salezjańskim, dodając w różny sposób 

odwagi współbraciom, aby żyli nim w pracy apostolskiej w duchu zawołania „daj 

mi dusze” i dążyli do pełnej dojrzałości poprzez rzetelne relacje i wyrażając je w 

jakimś szczególnym stylu życia ewangelicznego i opierając je na nieustającym i 

aktywnym dialogu z Bogiem i na ciągle odnawianej wierności Księdzu Bosko
362

; 

- zabiega o to, aby temu, kto przejawia wolę do życia salezjańskiego, zapewnić 

środowisko i odpowiednie warunki dla pierwszego rozpoznania powołania, 

towarzyszy mu w jego delikatnym okresie formacji początkowej i bierze sam 

odpowiedzialność rozpoznania i za dopuszczenia; 

- traktuje jako swój pierwszoplanowy obowiązek podnoszenie kwalifikacji 

współbraci, wybiera dziedziny, w zakresie których przygotowanie kulturalne i 

kompetencja zawodowa jawią się jako bardziej pilne w perspektywie 

teraźniejszości i przyszłości dla lepszej realizacji posłannictwa, opracowuje i 

wprowadza w życie inspektorialny Plan podnoszenia kwalifikacji personelu i 

weryfikuje go okresowo; angażuje współbraci wykwalifikowanych do funkcji 

specyficznych w służbie na rzecz Inspektorii i Zgromadzenia i czyni wszystko, by 

trwali we własnej zdobytej kwalifikacji; 

- popiera inicjatywy zwyczajne i nadzwyczajne, które pomagają procesom formacji 

permanentnej; 

- służy współpracą otwartą i wspaniałomyślną formacji na poziomie 

międzyinspektorialnym i Zgromadzenia oraz w obrębie Rodziny Salezjańskiej; ceni 
                                                           
362

 Por. ISM 305-307 



 99 

także propozycje i różne okazje proponowane na płaszczyźnie kościelnej i życia 

konsekrowanego. 

 

 

4.3.3.2.2. Delegat i Komisja inspektorialna ds. formacji  

 

247. Do Delegata inspektorialnego ds. formacji i do Komisji inspektorialnej ds. formacji 

(KIF) przez niego koordynowanej, należy zadanie prowadzenia refleksji, programowania, 

przygotowywania projektów, uzgadniania, aktualizowanie i weryfikacja, ustalone w 

Dyrektorium. 

 Delegat dla formacji jest delegatem Inspektora i działa w zależności i  w 

porozumieniu z nim i jego Radą. Jego pozycja faktycznie może być różna w zależności od 

przydzielonych mu uprawnień, od czasu jakim dysponuje i od innych powierzonych mu 

obowiązków. 

 Wypada, by był członkiem Rady inspektorialnej, aby mógł zwyczajnie przedstawiać 

perspektywy i kłopoty związane z formacją. 

 W zadaniu animacji, jakie pełni, we współpracy z członkami Komisji, ma na uwadze 

współbraci i wspólnoty, a w szczególności wspólnoty formacyjne, stara się o wymianę 

informacji i o współpracę w środowisku formacyjnym z innymi grupami Rodziny 

Salezjańskiej i na płaszczyźnie międzyinspektorialnej.  

 Sytuacji Inspektorii i jej przedsięwzięcia, mogą wpływać na różne powiązania i na 

różne formy tworzenia Komisji. Animacja różnych środowisk może wskazywać lub wymagać 

tworzenia różnych grup: dla formacji początkowej, permanentnej, dal formacji salezjanów i 

świeckich, dla łączenia z Rodziną Salezjańską. Ważną sprawą jest zapewnić ustawienie 

zbieżne działań i unikanie postępowania równoległego lub w sektorach. 

 Skład Komisji jest warunkowany przez jej naturę i przez jej zadania i dlatego wymaga 

się, aby jej członkowie, oprócz możliwości dawania swego cennego wkładu i dopełniającego 

z racji ich kompetencji i pełnionej przez nich roli, mogli dysponować także czasem 

potrzebnym na spotkania, refleksję i wymianę zdań, na śledzenie ukierunkowań dotyczących 

formacji i na współpracę w konkretnych usługach. 

 Wśród zadań Delegata – we współpracy z KIF – wymienia się następujące: 

- zastanawiać się – wspólnie z Inspektorem i jego Radą – nad sytuacją formacji w 

Inspektorii; 

- pomagać Inspektorowi w wypracowaniu i weryfikacji Inspektorialnego Programu 

Formacji
363

; 

- współdziałać w wypracowaniu i w weryfikacji inspektorialnego Planu 

kwalifikowania i specjalizacji współbraci
364

; 

- przeprowadzić w drodze zwyczajnej weryfikację urzeczywistniania 

inspektorialnego Dyrektorium, w zakresie formacji
365

; 

- zadbać, aby były znane: Ratio i broszurka Kryteria i normy rozpoznania 

powołania salezjańskiego i aby były one trwałym punktem odniesienia
266

 

- zapewnić prowadzenie działania organicznego, zaprogramowanego i 

skoordynowanego na polu formacyjnym
367

, w taki sposób, aby różne dziedziny 

formacji: działania, inicjatywy, praca odpowiedzialnych zdążały do realizacji 

                                                           
363

 Por. poprzedni nr 24 
364

 Por. poprzedni nr 158 
365

 Por. poprzedni nr 23 
266

 Por. poprzedni nr 21 
367

 Por. poprzedni nr 22 



 100 

salezjańskiej formacji i przyczyniały się do tego, by czynić z Inspektorii wspólnotę 

formacyjną; 

- troszczyć się o jedność i ciągłość procesu formacji początkowej, zwracając 

szczególną uwagę na rozpoznawanie powołań i na pedagogie formacyjną
368

; 

- towarzyszyć wspólnotom formacyjnym, i tam, gdzie trzeba, również formacyjnym 

ośrodkom studiów, w ustanowieniu i weryfikowaniu działalności formacyjnej; 

- sprawdzać okresowo postępy na drodze działalności wychowawczo – 

duszpasterskiej w porozumieniu z Komisją inspektorialną dla Duszpasterstwa 

Młodzieżowego
369

; 

- zapewnić podejmowanie inicjatyw animacji i towarzyszenia asystentom i wsparcie 

dla ich wspólnot
370

; 

- współpracować z Inspektorem i jego Radą w realizacji organicznego planu 

formacji permanentnej, w animacji procesu formacji permanentnej wspólnot i 

współbraci i w programie formacji wspólnie ze świeckimi
371

; 

- zaplanować roczny program formacji permanentnej po linii inspektorialnego 

Projektu formacji, któryby odpowiadał zróżnicowanym sytuacjom współbraci 

(wiek, specyficzne powołanie, pełniona rola)
372

, i któryby zakładał zorganizowanie 

określonych usług, wypracowanie treści i pomocy; 

- zapewnić warunki i popierać inicjatywy służące współbraciom do zapoznania się 

ze wskazaniami Zgromadzenia, pogłębieniu ducha salezjańskiego i zapoznanie się 

rzetelne i na bieżąco z historią, duchowością i dziedzictwem pedagogicznym 

właściwym dla naszego charyzmatu
373

; 

- przewidzieć systematyczne spotkania z możliwością dialogu i wymiany opinii 

między delegatami i inspektorialnymi ekipami Duszpasterstwa Młodzieżowego, 

Rodziny Salezjańskiej i innych sektorów, aby bardziej dostosować formację do 

rzeczywistości inspektorialnej i lepiej skoordynować animację; 

- dbać i doceniać kontakty i inicjatywy na poziomie międzyinspektorialnym lub 

regionalnym i z Rodziną Salezjańską na polu formacji; 

- utrzymywać łączność z Radcą generalnym dla formacji. 

 

 

4.3.3.3. ŁĄCZNOŚĆ I WSPÓŁPRACA NA POZIOMIE 

 MIĘDZYINSPEKTORIALNYM  

 

 

248. Działalność formacyjna Inspektorii znajduje wsparcie i podnietę dzięki różnym 

sposobom komunikowania, łączności i współpracy międzyinspektorialnej na polu formacji 

początkowej i permanentnej. 

 Zrobiono już odniesienie do wspólnot formacji początkowej i do ośrodków studiów 

międzyinspektorialnych, podkreślając ważność łącznia sił do podnoszenia poziomu formacji i 

wskazując konkretne formy. 

Inne inicjatywy odnoszą się do Delegatów inspektorialnych, do Formatorów, do 

współbraci będących w formacji, lub dotyczą całego zakresu formacji permanentnej. 

                                                           
368

 Por. poprzedni nr 29;  poprzedni nr 278 
369

 Por. poprzedni nr 202 
370

 Por. następny nr 437 
371

 Por. następny nr 556 
372

 Por. tamże 
373

 Por. poprzedni nr 50 



 101 

Formy i struktury łączności, typy i poziom usług i odbiorcy są różne, zależą również 

od stosunków istniejących pomiędzy Inspektoriami. Zaczyna się od uzgadniania doraźnego, 

do „delegacji” (lub delegatów) i do stałych ekip międzyinspektorialnych lub do Konferencji, 

do ośrodków narodowych lub regionalnych; od spotkań sporadycznych do inicjatyw 

okresowych, do programowań organicznych; od podzielenia doświadczenia do refleksji i do 

studiów realizowanych wspólnie, do organizowania spotkań, doświadczeń formacyjnych, do 

przygotowania punktów wspólnych odniesienia i do subsydiów oparcia; od jakiegoś 

zasadniczego zainteresowania wobec delegatów inspektorialnych i Formatorów do posługi 

świadczonej różnym grupom współbraci (dyrektorom, kapłanom i koadiutorom, 

„kwinkwenistom”, współbraciom przygotowującym się do profesji wieczystej, 

doświadczeniom formacji permanentnej, itp.). 

 W różnorodności sytuacji i kontekstów utrzymywanie łączności między delegatami ds. 

formacji, komisjami inspektorialnymi i formatorami pomaga Inspektoriom: 

- zastanawiać się wspólnie nad formacją salezjańską i nad wyzwaniami, jakie ona 

wzbudza w kręgu międzyinspektorialnym; 

- promować wzajemną wymianę doświadczeń i tego wszystkiego, co ocenia 

salezjański proces formacyjny w poszczególnych Inspektoriach; 

- wypracowywać kryteria, płaszczyzny odniesienia, pomoce służące do pracy 

formacyjnej; 

- odpowiadać na potrzeby formacji, ukazując wizję otwartą i podzielaną, wraz z 

realną możliwością współpracy; 

- wspierać działalność formacyjną w poszczególnych Inspektoriach poprzez 

wspólne inicjatywy; 

- mobilizować i doceniać wkład Salezjanów, ośrodków studiów i ośrodków formacji 

permanentnej. 

 

Wpływ różnego rodzaju form uzgadniania i współpracy, jakie się prowadzi w 

zależności i w ścisłej relacji z Inspektorami i z odpowiedzialnymi na poziomie Konferencji 

lub Regionu, zależy w znacznej mierze od poświęcenia koordynatorów, od programowania 

systematycznego i wrażliwego na rzeczywiste potrzeby, od zaangażowania Delegatów 

inspektorialnych i od współodpowiedzialności Inspektorów. 

 

 

4.3.3.4. ODPOWIEDZIALNI NA POZIOMIE ŚWIATOWYM 

 

249. Zarząd na poziomie światowym zapewnia utrzymanie jedności życia i działania w 

różnorodności środowisk i sytuacji, podtrzymując stałą wierność członków dla charyzmatu 

salezjańskiego. 

 Przełożony Generalny, jako ojciec i centrum jedności życia i działania, podtrzymuje z 

pomocą swej Rady, stałą i odnawianą wierność powołaniu salezjańskiemu, animuje 

współbraci w zwyczajnym zarządzaniu poprzez swoje autorytatywne wskazania doktrynalne, 

utrzymywanie kontaktu, wizyty i spotkania. 

 

250. Wszyscy członkowie Rady Generalnej, czy to Radcy odpowiedzialni za specjalne 

sektory, czy Radcy regionalni, odpowiedzialni za grupy Inspektorii, pełniąc swoją posługę, 

poświęcają szczególną  uwagę sprawie formacji. 

 W szczególności Radca Generalny do spraw formacji „ma obowiązek dbać o formację 

integralną i permanentną współbraci. Czuwa ze szczególną troskliwością nad formacją 



 102 

początkową w jej różnych fazach, aby treści, programy studiów, metody formacyjne i 

struktury zapewniały warunki wzrostu powołania salezjańskiego
374

”. 

W porozumieniu z Radcami regionalnymi żąda od Inspektorii programowania i 

realizacji inicjatyw w ukierunkowaniu formacji permanentnej, ma szczególną pieczę nad 

funkcjonowaniem ośrodków, które ją prowadzą. 

 

 

4.4. PODNOSIĆ JAKOŚC FORMACYJNĄ CODZIENNEGO DOŚWIADCZENIA 

 

 

251. Nadać jakość formacyjną  codziennym obowiązkom to strategiczna linia metodologii 

salezjańskiej. Ksiądz Bosko przypisywał wychowawcze znaczenie codziennym obowiązkom, 

na podwórku i w szkole, we wspólnocie i w kościele
310

, sposobowi widzenia i odczytywania 

wydarzeń, odpowiadania na sytuację  młodzieży, Kościoła i społeczeństwa.  

Tak robić, aby codzienne doświadczenie było formacyjne dla osoby ludzkiej a nie 

obojętne lub deformujące, aby prowadziło do zapewnienia pewnych warunków (postaw, 

mentalności, ustawień, weryfikacji) i by pomagało każdemu je przyjąć, nim żyć i docenić 

jako konkretną drogę, która objawia, wciąga i sprzyja doświadczeniu samego siebie, 

kryteriom działania, sposobowi odnoszenia się  do innych i do rzeczywistości, do żywotnego 

utożsamiania się z  wartościami powołania. 

Codzienne doświadczenie przeżywane  w kluczu formacyjnym,  przybliża do prawdy 

nas samych i daje nam  okazje i bodźce aby uczynić autentycznym  nasz program życia.  

Salezjanin, który „przypisuje skuteczność formacyjną swej zwyczajnej 

działalności”
311

, jest powołany by przeżywać jako czas formacji spotkanie z młodzieżą, 

„pracę razem”, przekaz i relacje międzyosobowe, otwarcie i konfrontowanie się ze 

środowiskiem duszpasterskim, kulturowym i społecznym. 

4.4.1. Obecność wśród młodzieży   

 

252. Spotkanie z młodzieżą jest dla salezjanina  drogą i szkołą formacji.  

Stając się towarzyszem podróży młodzieży salezjanin „doświadcza bezpośrednio ich 

świata” słucha „ich pytań i doświadczeń”, wchodzi w „ich kulturę i w język”. Uczy się ich 

akceptować i kochać  takimi jakimi są  i przeżywać z nimi  System Prewencyjny. 

Kontakt ze światem młodzieży będącym w stałej ewolucji uświadamia mu konieczność 

kompetencji wychowawczej i zawodowej, przygotowania duszpasterskiego i stałego 

dokształcania. 

Znając decydującą rolę przekaz w życiu młodzieży, podejmuje każdy wysiłek, by stać 

się  dobrym przekazicielem,  zdolnym  przekazać im ważne wiadomości. 

A ponieważ „świadectwo jest jedynym  językiem  zdolnym  przekonać młodzież, że ‘Bóg 

istnieje i Jego miłość  może wypełnić życie’”
312

, czuje wyzwanie  by żyć i uczynić przejrzystą  

swoją wiarę w Jezusa Chrystusa. 

 

 

4.4.2. Pracować razem 

 

                                                           
374

 Konst. 135 
310

 Por. Konst. 40.  
311

 KG23 219. 
312

 KG12 219. 



 103 

253. Realizacja posłannictwa młodzieżowego wymaga operatywnego zjednoczenia i 

zdolności do zbieżności w działaniu. 

„Pracując razem”, salezjanin uczy się  działać z poczuciem współodpowiedzialności  

integrującej różne zadania, poprzez pedagogię  życia, która mu pomaga  przezwyciężyć  

indywidualizm, aktywizm i działanie bez zastanowienia  (immediatismo). 

Praca razem staje się prawdziwie formacyjną wtedy gdy jej towarzyszy refleksja a 

jeszcze  bardziej gdy jest przepojona postawą  modlitewną.  

Dlatego wspólnota ustala chwile i przestrzenie, które sprzyjają uważniejszemu 

spojrzeniu w siebie, głębszej lekturze, radosnemu dzieleniu się z innymi. A salezjanin jest 

powołany do skontrolowania siebie z własnymi zasadniczymi motywacjami. z własnym 

poczuciem duszpasterskim, ze świadomością własnej tożsamości.  

Refleksja prowadzi do „uczenia się od życia”
313

 (wydarzenia, sytuacje, doświadczenia) i 

sprawia, że dojrzewa mentalność i zdolność wspólnotowego i osobistego odkrycia;  jest to 

podstawa formacji ciągłej. 

 

 

4.4.3 Przekaz  

 

254. Wzajemny przekaz  jest formacyjny jeżeli jest prawdziwą wymianą  darów i 

doświadczeń dla wzajemnego ubogacania osób  i wspólnoty. Wymaga on  inteligencji, 

otwartości ducha i praktycznej zdolności do dialogu a od niej otrzymuje oświecenie, bodziec 

zachęty do osobistego wzrostu.  

Co więcej, przekazu uczymy się; do niego się uzdalniamy, Ze strony tego, który 

przekazuje, potrzeba przezwyciężenie pewnego strachu lub nieśmiałości w wyrażaniu swoich 

myśli i uczuć i nabrania odwagi zaufania drugiemu. Ze strony tego, który otrzymuje potrzeba 

zdolności przyjęcia jej  z szacunkiem  dla osoby, bez osądzania jej  i wyrażania różnicy 

poglądów
314

. Z obu stron musi być gotowość zmodyfikowania  opinii i pozycji i szukania 

zbieżności. 

 

 

4.4.4. Relacje międzyosobowe 

 

255. Relacje międzyosobowe sprzyjają i ukazują poziom dojrzałości osoby, wskazując do 

jakiego punktu miłość zawładnęła jego życiem i do jakiego punktu  nauczył się ją wyrażać. 

Przeciwnie „relacje niewygodne, sytuacje konfliktowe nie uzdrowione  odpowiednio przez 

pojednanie działają wewnątrz osoby, blokując  proces dojrzewania stwarzając trudności 

samemu pogodnemu i radosnemu oddawaniu  się posłannictwu i Bogu”
315

. 

Relacje  międzyosobowe  tworzy się na podstawie cech „wymaganych  we wszelkich 

relacjach ludzkich:  jak wychowanie, uprzejmość, szczerość, kontrola siebie, delikatność, 

poczucie humoru i duch dzielenia się”
316

. Są „inspirowane  ofiarnością i zdolnością 

obdarowywania  a  nie koncentrowaniem się na własnej osobie lub na własnych celach”
317

; 

tam gdzie żyje się  przebaczeniem  i miłością, jest możliwe budowanie   dobrych  relacji  

międzyosobowych. 

                                                           
313

 Por. C 119.  
314

 Por. Vecchi J. Esperti, testimoni e artefici di comunione, ACG 363 (1998), pag. 32-34; CG24, Indice analitico 

Comunicazione. 

 
315

 VECCHI J., Esperti, testimoni e artefici di comunione. La comunità salesiana  - nucleo animatore”, ACG 363 

(1998), pag. 31. 
316

 La vita fraterna in comunità, 27. 
317

 VECCHI J. tamże. 



 104 

 

 

4.4.5. Kontekst społeczno-kulturowy 

 

256. Również styczność z własnym środowiskiem społeczno-kulturowym  jest elementem który 

codziennie wywiera wpływ na osobisty sposób  bycia, odczuwania i  oceniania; ono domaga 

się własnej tożsamości. 

Pierwszy krok polega na poznaniu sytuacji i na wyrobieniu sobie obrazu o środowisku 

społeczno-kulturowym, które go otacza, o bodźcach i uwarunkowaniach jakie od niego 

dochodzą. 

Ale, jeszcze ważniejszą rzeczą od poznania  jest  interpretacja  sytuacji, zadanie  trudne 

z powodu ambiwalencji obecności różnych elementów. „Nie chodzi tu jedynie o zwyczajne 

przyjęcie elementów pozytywnych i całkowite odrzucenie negatywnych. Chodzi o to by 

poddać uważnemu rozpoznaniu same elementy pozytywne, by nie odizolować  jeden od 

drugiego by nie było sprzeczności między nimi, by któryś nie próbowały dominować 

zwalczając się wzajemnie. To samo należy powiedzieć o elementach negatywnych: nie należy 

je odrzucać w całości i bez rozróżnienia, ponieważ w każdym z nich może tkwić ukryta jakaś  

wartość, która czeka na wyzwolenie i doprowadzenie do jej pełnej prawdy”
318

. 

 

257. Taka interpretacja wypracowana  w świetle  Ewangelii i z pomocą  Ducha Świętego, 

pozwala wyłonić z sytuacji  jedynie „dane”   faktyczne,  które nie wciągają, ale „głos” Boga, 

który rzuca wyzwanie przez dostrzeżenie „zadania” do wykonania. Jest to prawdziwe 

rozeznanie  duchowe, „sztuka szukania znaków Boga w rzeczywistościach świata”
319

. 

Z rozwagą i mądrością szuka się odpowiednich odpowiedzi i nowych kontaktów, 

stwarza się nowe formy życia i pedagogii w miarę jak się selekcjonuje, modyfikuje i 

przyjmuje wartości kulturowe, które mogą być harmonijnie złączone z Ewangelią i z 

wymaganiami własnej konsekracji ducha i posłannictwa salezjańskiego. 

Zdolność „widzenia” Boga w świecie i podjęcie jego wezwania przez przynaglenia 

chwil i miejsc jest podstawowym prawem drogi salezjańskiego wzrastania. Jak mówi artykuł 

119 Konstytucji „Żyjąc pośród młodzieży  w stałym kontakcie ze środowiskiem ludowym 

salezjanin stara się rozpoznawać w zdarzeniach, głos Ducha Świętego,  zdobywać w ten 

sposób umiejętność  czerpania nauki z życia”. To znaczy: staje się inteligentnym uczniem  

życia, dochodzi do mądrości przez doświadczenie. 

 

 

4.5. OKREŚLIĆ TOWARZYSZENIE  FORMACYJNE 

 

 

258. Doświadczenie formacyjne jest doświadczeniem osobistym, w towarzystwie i 

kierowanym. Towarzyszenie jest koniecznym warunkiem personalnego doświadczenia 

formacyjnego i dla rozpoznania  powołania. 

Towarzyszenie wspólnotowe i personalne jest podstawową charakterystyką 

salezjańskiej pedagogii. Ksiądz Bosko był mistrzem we wdrażaniu i towarzyszeniu młodzieży 

przez kierownictwo wspólnotowe lub  środowiska, przez kierownictwo okazjonalne  i 

kierownictwo  sumienia, zwykle w spowiedzi. 

Nadać jakość towarzyszeniu znaczy zapewnić współbratu bliskość, konfrontację, 

ukierunkowanie i odpowiednią podporę w każdej chwili drogi formacyjnej i sprawić by on 

był dyspozycyjny i w sposób czynny odpowiedzialny w szukaniu, przyjmowaniu i 

                                                           
318

 PDV 10. 
319

 VC 68. 



 105 

wyciąganiu korzyści z tej posługi, pamiętając, że ono może przybierać wiele form i różne 

stopnie nasilenia. Nie ogranicza sIę do indywidualnego dialogu ale jest zarazem zespołem 

relacją, środowiskiem i pedagogią właściwą Systemowi prewencyjnemu: wychodzi od 

obecności  bliskiej i braterskiej która budzi zaufanie i zażyłość do drogi  na poziomie  grupy, 

do doświadczenia wspólnotowego; od spotkań krótkich i okazjonalnych do dialogu 

osobistego, często i systematycznego; od konfrontacjo o aspektach zewnętrznych do 

kierownictwa  duchowego i do spowiedzi sakramentalnej. 

Aktualna sytuacja kandydatów i fakt, że doświadczenie formacyjne przeżywają 

sukcesywnie  w różnych wspólnotach, wywiera jeszcze bardziej determinujący wpływ na 

towarzyszenie formacyjne. Z drugiej strony doświadczenie uczy, że brak towarzyszenia lub 

towarzyszenie, które nie idzie w głąb lub nie jest ciągłe, może uczynić hipotetyczną całą 

działalność formacyjną.  

 

 

4.5.1. Towarzyszenie wspólnotowe. 

 

259. O wspólnocie jako środowisku formacyjnym i o warunkach jakie należy zapewnić, aby 

ono było rzeczywiście  takim, jak również  o roli jaką w niej pełni dyrektor, już była mowa. 

W stylu salezjańskim towarzyszenie osobom dokonuje się przede wszystkim w 

środowisku wychowawczym, przez to czego się we wspólnocie słucha i co się jej przekazuje, 

przez sugestię,  która porusza wszystko i wszystkich, kieruje pracą i proponuje to przeżywane 

doświadczenie, które staje się stałym kryterium identyfikacji i ukierunkowania.  

Środowisko, klimat, relacje międzyosobowe, grupowe i z wychowawcami, 

ukierunkowanie odpowiedzialnych w stylu salezjańskim w którym się uczestniczy, działanie 

według wspólnego programu i określonych celów, wszystko to ukierunkowuje i towarzyszy  

każdemu z  członków wspólnoty w jego osobistej drodze w takim stopniu w jakim podkreśla 

się zainteresowanie osobą i perspektywą powołania, proponuje cele, sugeruje kryteria, 

wyznacza drogę postępowania (itinerarium), ustala momenty konfrontacji i weryfikacji. 

Wspólnoty o niskim profilu formacyjnym, o słabej zdolności przedstawiania propozycji i  

znikomym ukierunkowaniu, o małej interakcji  i ograniczonym uczestnictwie we wspólnym 

programie, są małą podporą  dla poszczególnych współbraci. 

Troszczyć się o wspólnotowe towarzyszenie współbraciom w formacyjnej  posłudze, 

znaczy zapewnić jakość pedagogiczną i duchową doświadczenia wspólnotowego, jakość 

animacji i ukierunkowania wspólnoty. To właśnie nazywa się „wspólnotowym 

kierownictwem duchowym”; zmierza ono do zbudowania wspólnoty z wyraziście 

ukierunkowaną tożsamością animowaną według zasad pedagogii i z doświadczeniem 

wspólnotowym, które przez liczne  codzienne objawy stylu salezjańskiego ukierunkowuje, 

pobudza i podtrzymuje. 

Ustanawia zobowiązanie dla każdego środowiska formacyjnego, zwłaszcza dla 

wspólnot zbyt małych lub zbyt dużych
320

. 

 

 

4.5.2. Towarzyszenie osobiste 

   

260. Jak doświadczenie wspólnotowe jest czynnikiem decydującym dla formacji 

salezjańskiej, tak samo konieczne jest towarzyszenie osobiste, które pozwala każdemu 

przyjąć  i przyswoić sobie treści tożsamości powołania. 

Są różne formy jakie przyjmuje to towarzyszenie i osoby które biorą w nim udział: 

dyrektor wspólnoty, kierownik duchowy, którym może być sam dyrektor, spowiednik, 
                                                           
320

 Por. następny numer 280. 



 106 

formatorzy którym zostały powierzone różne aspekty  doświadczenia formacyjnego, najbliżsi 

współbracia, którzy potrafią  pomóc w imię prawdziwej przyjaźni duchowej, inspektor.  Ratio 

wyjaśnia różne wkłady, odpowiedzialności i formy udziału w tym wspólnym dziele.   

Określić  towarzyszenie  osobiste znaczy zapewnić obecność, kompetencję, całkowite 

poświęcenie, jedność kryteriów i zbieżność udziału osób powołanych do tej posługi z różnym 

ich wkładem. 

 

261. W tradycji salezjańskiej szczególną rolę pełni Dyrektor, który ma bezpośrednią 

odpowiedzialność za  każdego współbrata i pomaga mu realizować jego osobiste 

powołanie
321

. Podczas formacji początkowej dyrektor jest odpowiedzialny za osobisty proces 

formacyjny. „Jego szczególnym zadaniem jest towarzyszyć każdemu współbratu, pomagać 

mu w zrozumieniu i przyjęciu okresu formacyjnego, który przeżywa. Utrzymuje z nim częsty 

i serdeczny dialog, stara się poznać uzdolnienia, umie przedstawić jasne i wymagające 

propozycje i wskazać odpowiednie cele,  podtrzymuje i ukierunkowuje w chwilach trudności, 

weryfikuje razem drogę formacyjną”
322

.  

Typowe wyrażenie  tej posługi dyrektora to rozmowa,  integralny element salezjańskiej 

praktyki formacyjnej, konkretny znak zainteresowania i troski o osobę i jego doświadczenie, 

braterskiego dzielenia się i konfrontowania. Ksiądz Bosko widział w rozmowie z Dyrektorem 

uprzywilejowany moment dialogu dla dobra współbrata
323

. Tym zwróceniem uwagi na drogę 

każdego współbrata i na jego wzrost, Konstytucje ustalają, że każdy współbrat wierny 

poleceniu Księdza Bosko, spotyka się często z własnym przełożonym na braterskiej 

rozmowie”
324

. 

W formacji początkowej rozmowa, przeżywana w duchu Konstytucji, ma być 

autentycznym momentem towarzyszenia formacyjnego. „Spotkaniem, które wzywa w 

sprawie wartości życia salezjańskiego, osobistą historię współbrata; cnoty, uzdolnienia i 

ograniczenia, sukcesy i porażki, radości i nadzieje, głębokie potrzeby**//”
325

. Jest to jedna z 

form ukierunkowania duchowego, która pomaga dostosować do danej osoby przebieg  

formacji i przyswoić sobie przez nią  treści. 

Dla współbraci będących w formacji, idąc za naszą tradycją, częstość rozmów została 

ustalona „raz w miesiącu”
326

. Jeżeli współbrat tego pragnie, może przedstawić stan swego 

sumienia
327

. 

Forma towarzyszenia wyraźnie przewidziana przez salezjańską pedagogię formacyjną  

to  ustanowiona okresowa osobista weryfikacja (”skrutynia”), przez którą  Rada wspólnoty  

pomaga współbratu ocenić jego osobistą sytuację formacyjną, ukierunkowuje go i konkretnie 

pobudzić jego proces  dojrzewania
328

. 

 

262. Określić towarzyszenie znaczy zapewnić jakość posługi kierownictwa duchowego  

pełnionej przez dyrektora lub przez innych współbraci dyspozycyjnych i przygotowanych. 

Duchowe kierownictwo sumienia to pomoc  oferowana  temu kto szuka pełni swego 

powołania chrześcijańskiego i zakonnego. Jest to posługa oświecania, wspomagania  i 

kierowania w rozeznawaniu woli Bożej w celu osiągnięcia świętości; motywuje i wywołuje  

zobowiązanie osoby, pobudza ją do poważnych wyborów w zgodności z Ewangelią i 

porównuje je z salezjańskim programem powołania. 

                                                           
321

 Por. Konst.  55. 
322

 Poprzedni n. 233,  porównaj również następny n. 290.. 
323

 Por. Konst. 70. 
324

 Konst. 70.  
325

 DSM 252. 
326

 Reg. 79. 
327

 Por. Konst. 70. 
328

 Por. poprzedni n. 294. 



 107 

Kierownictwo duchowe  jest fachową posługą kościelną, które domaga się od 

kierownika duchowego ludzkiej równowagi i mądrości, prawdziwego ojcostwa, zdolności do 

bezinteresownej miłości, wielkiej dyspozycyjności i łatwości w nawiązywaniu kontaktów, 

które budzą zaufanie i optymizm. Kierownik duchowy korzysta z autorytetu, jaki mu przynosi  

doświadczenie życiowe – nam szczególnie doświadczenie salezjańskim, pomaga pewna 

kompetencja z zakresu nauk psychologiczno-pedagogicznych, zdolność odczytywania  

działań Ducha Świętego w osobie ludzkiej, przekazywanie, słuchanie i empatia (czyli 

zdolność rozumienia, odczuwania i wczuwania się w stan emocjonalny innych). On sam 

ryzykuje wiarygodność jako osoba ludzka, jako wierzący, jako osoba konsekrowana i 

salezjanin. Oprócz przymiotów osobistych i doświadczenia, konieczne jest odpowiednie 

przygotowanie i stałe dokształcanie. 

Według tradycji salezjańskiej Dyrektor wspólnoty formacyjne, „nauczyciel i kierownik 

duchowy”
329

, „przewodnik wspólnoty i mistrz duchowy”
330

, jest proponowany współbraciom, 

jako kierownik duchowy, pozostawiając im jednak wolność  wyboru innego kierownika 

duchowego. 

 

263. W towarzyszeniu formacyjnym bardzo ważną jest  rola Spowiednika, którego udział 

mieści się w zakresie sakramentalnym. Ksiądz Bosko podkreślał jego doniosłe znaczenie 

pedagogiczne i skuteczność  na drodze wzrostu młodzieży. Nie należy zapominać, że w 

sakramencie Pojednania jest zaofiarowane każdemu współbratu kierownictwo duchowe 

bardzo praktyczne i osobiste, wzbogacone skutecznością właściwą sakramentowi. 

Spowiednik nie tylko rozgrzesza, ale jednając penitenta, zachęca go i pobudza  na drodze 

wierności Bogu a więc także w szczególnej perspektywie  powołania. Właśnie z tej racji  jest 

dobrze, aby podczas formacji początkowej współbracia mieli stałego spowiednika, zwykle  

salezjanina
331

 

Należy troszczyć się i o inne formy osobistego towarzyszenia, które pomagają 

współbratu zintegrować  jego doświadczenie formacyjne z pełnieniem funkcji wychowawczo 

duszpasterskiej z jego zaangażowaniem w studia. 

Określać towarzyszenie znaczy zapewnić udzielanej posłudze wrażliwość formacyjną 

przez tego, który towarzyszy w specyficznych kręgach doświadczenia formacyjnego, na 

przykład  na polu duszpasterskim
332

 i w sektorze studiów
333

. 

264. Towarzyszenie formacyjne na różnych poziomach  wymaga od tych, którzy pełnią tę 

posługę, na pierwszym miejscu, dyspozycyjności i całkowitego oddania; świadomości, że są 

pośrednikami Boga, posługi Kościoła i działania po myśli Zgromadzenia. Ponadto są 

konieczne pewne przekonania, postawy i warunki: postawa duchowa  i perspektywa  wiary, 

optyka  powołania  salezjańskiego  a więc znajomość kryteriów by je rozpoznać i warunków 

by nim żyć, wrażliwość pedagogiczna, która sprzyja  klimatowi wolności i zainteresowania 

osobą i jej rytmem dojrzewania, pewne kompetencje  specyficzne  dotyczące czy to wymiaru 

ludzkiego jak też pedagogii duchowej, Każdy jest powołany by widział swój wkład 

uzupełniający z udział innych i do trzymania się kryteriów roztropności i sprawiedliwości, 

które zależnie od przypadków, wymagają dyskrecji lub absolutnego respektowania 

powierzonego sekretu i sakramentalnej tajemnicy. 

By nadać jakość towarzyszeniu formacyjnemu jest rzeczą nieodzowną by 

odpowiedzialni inspektorialni troszczyli się o przygotowaniem i dokształcanie  dyrektorów, 
                                                           
329

 Konst. 55. 
330

 Konst. 104. 
331

 Por. poprzedni n. 117. 
332

 Por. poprzednie numery 199, 204. 
333

 Por. poprzedni n. 162 

 

 



 108 

spowiedników, Formatorów i o ich rzeczywiste oddanie się temu zadaniu. Niech się starają o 

zbieżność kryteriów i o ciągłość procesu towarzyszenia podczas formacji i w czasie 

przechodzenia z jednej wspólnoty do drugiej. 

 

265. Warunkiem kluczowym dla towarzyszenia jest postawa formacyjna współbrata  

będącego w formacji początkowej
334

. Już od prenowicjatu jest on świadomy, że droga 

powołania jest na pierwszym miejscu dziełem Boga. który „posługuje się  pośrednictwem 

człowieka”
335

; że formacja salezjańska to szczery i współodpowiedzialny dialog ze wspólnotą 

nosicielką charyzmatu; że autorformacja  nie oznacza samowystarczalności  lub drogi 

indywidualnej. 

Dlatego podejmuje inicjatywę i czuje się odpowiedzialny by mieć kierownika 

duchowego
336

 i spowiednika, by utrzymywać z nimi i z własnym dyrektorem relację 

nacechowaną zaufaniem, otwartością  i chłonnością, by doceniać   stałą formę  ich posługi i 

innych, którzy mogą mu towarzyszyć w jego drodze, by przyjmować jako skierowane do 

siebie wyrażenia mówiące o towarzyszeniu wspólnotowym. 

 

266. Towarzyszenie formacyjne w swoich różnych wyrażeniach jest ulokowane w kręgu 

animacji. Wystrzega się dwóch skrajnych postaw: zmuszania tego, który wzrasta, do 

przyjęcia jakby z zewnątrz pewnego sposobu postępowania innych, które uwalnia od 

odpowiedzialności i postawy obojętności, która zostawia wszystko spontaniczności i 

subiektywizmowi, rezygnując z doradztwa, przedstawiania propozycji i poprawiania. 

Podkreśla zdolność  przyjmowania i zwraca uwagę na osobę, pobudza do komunikowania się, 

angażuje osobistą odpowiedzialność. 

Ma na uwadze metę, to znaczy cel formacji salezjańskiej (w różnych momentach) mając 

w pamięci rzeczywistość osoby i jej rytm wzrostu, towarzyszenie formacyjne wprowadza 

salezjanina w poznanie siebie, w percepcję jego rzeczywistości i jego wartości; pomaga mu 

zaakceptować siebie i być panem siebie; pobudza go do „oderwania się od siebie” w tym co 

oddala go od Boga i od wartości powołania; stale go ukierunkowuje do szukania woli Bożej  

w konkretnych okolicznościach  i widzenia  swego życia w tej perspektywie; pobudza go do 

organizowania stopniowo swojej egzystencji  według programu powołania. 

 

267. Salezjanin dorosły który postępuje według Reguły życia i w sposób witalny przyswaja 

sobie to, co mu ofiaruje animacja wspólnotowa, czuje się podparty w doświadczeniu 

powołaniowym i  pobudzany do ciągłej wierności. Chociaż mogą być chwile i sytuacje, które 

wymagają osobistego skonfrontowania i uważniejszego rozpoznania, zwykle w wieku 

dorosłym nie jest konieczne metodyczne kierownictwo, którego wymaga pierwszy okres 

formacji. Takie było zamierzenie  Księdza Bosko,  potwierdzone  jego stałą praktyką i przez 

tradycję  salezjańską
337

.  

 

 

4.6. ZWRÓCIĆ UWAGĘ NA ROZEZNANIE POWOŁANIOWE 

 

 

4.6.1. Rozpoznanie stałym wymiarem doświadczenia salezjańskiego. 

 

                                                           
334

  Por,.. poprzedni n. 213. 
335

 VC 66. 
 
337

 Por. DSM 288-267. 



 109 

268. Postawa rozpoznania duchowego i duszpasterskiego jest nieodzowna każdemu  

salezjaninowi, żeby przeżywać powołanie z twórczą wiernością i jako ciągłą odpowiedź.  

Rozpoznanie wspólnotowe, przeżywane jako doświadczenie wiary  i miłości, wzmacnia 

zbieżność wspólnoty, podtrzymuje jedność duchową, pogłębia świadomość powołania, 

pobudza do poszukiwania autentycznej odnowy. Dlatego każda wspólnota uważna na znaki 

Ducha, otwarta na zachęty Kościoła i Zgromadzenia, kultywuje ewangeliczne spojrzenie na 

rzeczywistość i poszukuje woli Bożej w braterskim i cierpliwym dialogu i z żywym 

poczuciem odpowiedzialności
338

. Czyni to w klimacie prawdy i wzajemnego zaufania, w 

świetle Słowa Bożego, w modlitwie  i przez refleksję i dzielenie się z innymi.  

 

 

4.6.2. Rozpoznanie podczas formacji początkowej. 
339

 

 

269. Rozpoznanie powołania, jako posługa dla kandydata i dla charyzmatu, nabiera 

decydującego znaczenia w formacji początkowej, która pedagogicznie jest ustawiona do tego 

celu. Różne okresy formacyjne „są konieczne tak dla kandydata jak i dla wspólnoty, aby 

rozpoznać, we wzajemnej  współpracy, wolę Bożą i żeby jej odpowiedzieć. Kandydat 

stopniowo poznaje Towarzystwo  a ono, ze swej strony, może ocenić zdolności do życia 

salezjańskiego”
340

. Dopuszczenia są momentami syntezy w ciągu tego procesu.  

Rozpoznanie dokonuje się w ścisłej współpracy kandydata ze wspólnotą lokalną i 

inspektorialną. Doświadczenie formacyjne wychodzi z podstawowego założenia: z woli 

dokonania razem procesu rozpoznania przyjmując postawę otwartego przekazywania, 

szczerej współodpowiedzialności, uważni na głosy Ducha Świętego i na konkretne mediacje.  

Przedmiotem rozeznania  powołania  są wartości i postawy wymagane żeby przeżywać 

powołanie salezjańskie z dojrzałością, radością  i wiernością: warunki zdatności, motywacje i 

dobra intencja. 

 

270. Rozpoznanie stanowi punkt kluczowy metodologii formacyjnej. Jest więc rzeczą 

konieczną troszczyć się  o warunki na poziomie inspektorialnym i lokalnym tych wszystkich, 

którzy w nim biorą udział, zapewniając poznanie jego natury i cech charakterystycznych, 

użycie sugerowanych środków i wrócenia uwagi na szczególne momenty a zwłaszcza  stałe i 

fachowe zaangażowanie. wszystkich.   

- Zwrócić uwagę na rozeznanie  znaczy na pierwszym miejscu uczynić efektywnym 

zaangażowanie  i współpracę  odpowiedzialnych. 

- Należy przygotować kandydata już od początku procesu formacyjnego do przyjęcia 

aktywnej odpowiedzialności za osobiste rozpoznanie i podzielenia się z innymi, jako 

konieczna część składowa postawy formacyjnej. Kandydat jako pierwszy jest zainteresowany 

by odkryć Boży plan względem siebie, dlatego jest stałe otwarty na głos Boży  i na działanie 

Formatorów, ukierunkowuje swoje życie w perspektywie wiary, porównuje siebie z 

salezjańskimi kryteriami  powołania. Stara się poznać siebie w prawdzie, dać się poznać  i  

akceptować siebie, posługuje się każdym pośrednictwem i środkami jakie doświadczenie 

formacyjne mu ofiaruje, w szczególności towarzyszeniem formacyjnym i braterską 

konfrontacją,  rozmową z Dyrektorem, z kierownikiem duchowym, sakramentem Pokuty, 

weryfikacjami i rozpoznaniem wspólnotowym.  

                                                           
338

 Por. Konst. 66. 
339

 Szersze i bardziej konkretne  przedstawienie  salezjańskiego rozpoznania powołania podczas formacji 

początkowej a w szczególności  rozpoznania w celu dopuszczenia  znajduje się w broszurce Criteri e norme  di 

discernimento vocazionale  salesiano. Le ammissiono , che  ė un cimplemento della Ratio.  
340

 Konst. 107. 



 110 

Odpowiedzialność wspólnoty inspektorialnej i lokalnej  w rozpoznaniu objawia się w 

różny sposób. Inspektor troszczy się o jedność kryteriów rozpoznania i popiera odpowiednie 

poznanie kandydatów czy to przez członków Rady inspektorialnej jak i przez 

odpowiedzialnych za różne okresy „sprzyjając podczas procesu formacyjnego postawie 

rozpoznania i przekazywania odpowiednich informacji sposobami najstosowniejszymi”
341

. 

Członkowie Rady inspektorialnej, ze swej strony, są osobiście odpowiedzialni za wyrobieni 

sobie, na ile tylko to jest możliwe, rzetelnego zdania o  kandydacie. 

Na poziomie lokalnym należy zapewnić rolę Dyrektorowi i Radzie; oni dokonują 

okresowego rozpoznania o współbraciach będących w formacji za pośrednictwem kwartalnej 

weryfikacji; oceniają postęp dokonany przez kandydata na drodze jego powołania i podają mu 

sugestie i odpowiednie wskazówki i wyrażają swoje zdanie z okazji podania o dopuszczenie. 

Rzeczą zasadniczą dla kandydata jest wciągnięcie w rozpoznanie kierownika duchowego i 

spowiednika. 

Przy okazji dopuszczania wspólnota  jest zaproszona do wyrażenia  swego zdania w 

formie najbardziej odpowiedniej. 

 

271. Ten, kto bierze udział w rozpoznaniu  musi przyjąć perspektywę powołania  i postawę 

wiary, posiadać wrażliwość pedagogiczną i zatroszczyć się o pewne szczególne kompetencje.  

Rozpoznanie powołania jest w rzeczywistości  odkryciem daru Bożego, rozpoznanego przez 

codzienne znaki w samej rzeczywistości osoby ludzkiej, przez roztropną i oświeconą 

interpretację; jest współpracą z Duchem Świętym. To pociąga za sobą świadomość 

pośrednictwa duchowego i tę wrażliwość ludzką, która czyni zdolnym do głębokiego 

poznania prawdziwego człowieka i zachodzących w nim procesów, i postawy która potrafi 

łączyć zaufanie z wymaganiami,  zwrócić uwagę na indywidualne rytmy i na zalety których 

domaga się  powołanie.  

 

272. Dla rozeznania punktem odniesienia jest tożsamość  salezjańska,  jej elementy składowe, 

wymagania i warunki  by nim żyć;  nie jest to rozeznanie ogólne. Wymaga więc znajomości  i 

zgodności z kryteriami  wskazanymi przez  Zgromadzenie. na pierwszym miejscu  z kryteria 

o charakterze charyzmatycznym, które zmierza do położenia podstaw pod doświadczenie 

powołaniowe autentyczne i trwałe, przezwyciężając  troskę o ilość lub wykonywane zajęcia, 

nieuzasadniony entuzjazm lub zobowiązania  budowanych na zdolnościach kruchych i nie 

wypróbowanych. Kto bierze udział w rozeznaniu czyni to w imieniu Zgromadzenia, 

odpowiedzialnego za  charyzmat. 

 

273. Czas trwania drogi rozeznania, sukcesywność i odmienność wspólnot w których się  ono 

dokonuje, wielka liczba odpowiedzialnych, którzy biorą w nim udział, wymaga jedności 

kryteriów i zbieżności wystąpień, świadomości  stopniowości procesu i specyfiki momentów. 

Rozpoznania należy dokonać w perspektywie  jedności i rozwoju osoby, w ciągłym jej 

poznawaniu i ocenianiu przebiegu jej drogi. 

Z drugiej strony stopniowość  procesu, pociąga za sobą, w pewnym sensie, aby były 

kryteria dla początkowej oceny (zasadnicza zdatność), dla ocen pośrednich (kryteria wzrostu), 

dla zobowiązań ostatecznych. Zwrócenie uwagi na stopniowość implikuje że jest czas by 

poznać i ocenić i na wziąć udział i dla podjęcia decyzję w odpowiedniej chwili, unikając 

„przeciągania sytuacji  budzących wątpliwości lub niepewnych, które nie dają poważnych 

perspektyw polepszenia” 
342

. 

Ten, kto bierze udział w rozpoznaniu  musi mieć świadomość, że współpracuje w pracy 

razem i włącza się w proces koherentny i otwarty. 

                                                           
341

 FSDB 298. 
342

 FSDB 321. 



 111 

 

274. Dopuszczenia do różnych zadań na drodze powołania są ważnymi momentami 

rozpoznania  dla kandydata,  który prośbę przedstawia i dla tego, który jest powołany  do jego 

oceny;  zbierają owoc ciągłej postawy i wyrażają ją w opinii lub zgodzie na którą składają się 

poznanie, porównanie i ocena. Powaga procesu dopuszczania ze strony kandydata, wspólnoty 

i bezpośrednio odpowiedzialnych, na poziomie lokalnym  i inspektorialnym, to dowód jakości 

rozeznania. Specjalny wpływ na doświadczenie formacyjne i na wytrwanie w powołaniu ma 

dopuszczenie, a bardziej rozeznanie na początku procesu formacyjnego i dopuszczeniu do 

profesji wieczystej. 

 

275. Rozpoznanie opiera się na znajomości koniecznych elementów dla wymaganej oceny, 

elementów, które się odnoszą do osoby, do jej doświadczenia, jej uzdolnień, jej motywacji. 

Rozpoznanie uzyskane i uzasadnione wymaga,  aby każdy, w zależności od swojej sytuacji i 

swojej roli, ocenił środki i konieczne postępowanie do jego osiągnięci: dzielenie się z innymi 

w codziennym życiu w stylu Systemu prewencyjnego, różne formy osobistych relacji, 

skonfrontowanie formacyjne z kandydatem pobudzonym do auto-obserwacji, weryfikacje, 

systematyczne zbieranie i ocena zebranych informacji zrobiona z roztropnością i z 

szacunkiem, zwrócenie się do wkładu ekspertów różnych dziedzin. 

 

 

4.6.3.  Rozeznanie w pewnych szczególnych okolicznościach 

 

276. Mogą być w życiu saleezjanina  chwile w których czuje potrzebę  głębszego spojrzenia, 

uważniejszej weryfikacji własnej  drogi, rewizji własnych wyborów w celu ponownego ich 

potwierdzenia lub nowej opcji powołania. Mogą zaistnieć sytuacje nowe lub nowe wyzwania, 

chwile trudności lub  wątpliwości, sytuacje braku silnych motywacji lub niebezpiecznych 

kompromisów.  

Trzeba koniecznie jak najszybciej, aby współbrat zajął postawę prawdziwego 

rozeznania  duchowego, wolny od nacisków wewnętrznych i zewnętrznych, otwarty na 

skonfrontowanie, unikając izolacji lub podejmowania decyzji w samotności, dając sobie 

konieczny czas, przyjmując okazje i środki, jakie mu są ofiarowane. Do wspólnoty, poprzez 

odpowiedzialnych, należy poznać, zrozumieć i towarzyszyć współbratu z szacunkiem, po 

bratersku odpowiednio go podtrzymać przez zwykły ;u nadzwyczajny udział
 343

.  

Konkretną okazję  weryfikacji jakości rozeznania, jaka się dokonuje podczas formacji 

początkowej, daje ocena wytrwania współbraci i analiza przypadków odejścia w czasie  

formacji początkowej i w  pierwszych latach definitywnego zobowiązania. Odczytanie drogi 

powołania   pozwoli zrozumieć  czy różne momenty rozeznania  i dopuszczania, zastosowane 

kryteria i metodologia, którą się posłużono, udział odpowiedzialnych, postawa kandydata lub  

współbrata, sposób postrzegania i towarzyszenia ewentualnym kryzysom, były adekwatne  

lub  uwypuklają  aspekty którym, w sposób odpowiedzialny, trzeba  poświęcić więcej uwagi. 

 

 

 

UKIERUNKOWANIA  I NORMY PRAKTYCZNEGO POSTĘPOWANIA 

 

 

277. Każdy salezjanin bierze odpowiedzialność za  własną formację w ustawicznym wysiłku 

nawracania się i odnowy
344

. Wypracowuje osobisty program życia oparty na własnym 

                                                           
343

 Dla towarzyszenia  współbraciom w szczególnych sytuacjach  por. ISM 268-395. DSM 268. 
344

 Por. Konst. 99. 



 112 

doświadczeniu i na programie  powołania Salezjanów  Księdza Bosko; weryfikuje go w 

momentach intensywnego rozeznania.  

 

278. Dzianie formacyjne  zamierza  dotrzeć do głębi salezjanina pomagając mu doświadczyć 

wartości powołania na drodze jaką on osobiście podejmuje i wciąga wszystkich 

protagonistów. 

 

279. Każda wspólnota salezjańska jest dla współbraci naturalnym środowiskiem wzrostu 

powołania
345

.  

 

280. Inspektoria niech zapewni warunki dla autentycznego doświadczenia  formacyjnego a w 

szczególności: klimat formacyjny we wszystkich wspólnotach, styl życia i działalności 

duszpasterskiej, posługę animacyjną Dyrektorów i innych odpowiedzialnych, stan jakościowy 

i liczebny wspólnot formacyjnych, zwłaszcza przez solidne i wystarczająco  stabilne zespoły 

formacyjne,  program formacyjny i ciągłość procesu  formacyjnego.  

 

281. Komisja inspektorialna do spraw formacji niech się zatroszczy o jedność procesu 

formacyjnego, postawę rozeznania, zbieżność kryteriów i ciągłość metodologiczną. 

 

 

Wspólnoty formacyjne i formatorzy 

 

282.  ”Formacja początkowa zwyczajnie odbywa się we wspólnotach  specjalnie w tym celu  

zorganizowanych”
346

. Jedynie w szczególnych przypadkach Przełożony Generalny może 

pozwolić  aby  nowicjusze byli zintegrowani z innymi wspólnotami. 

Odpowiedzialni  niech zapewnią  stan  jakościowy  wspólnoty  formacyjnej i troszczą się o 

warunki jakich domaga się ten proces.  

 

283. Wspólnota formacyjna niech będzie utworzona z wystarczającą liczbą członków dla 

rozwoju doświadczenia  formacyjnego, unikając liczby zbyt szczupłej, która nie zapewnia 

minimalnych warunków dla pewnych aspektów formacyjnych, jak również liczby nadmiernej, 

która nie sprzyja osobnemu traktowaniu każdej osoby  i towarzyszeniu temu  procesowi.  

 

284. Formatorzy niech będą ludźmi wiary, zdolni do dialogu, z wystarczającym 

doświadczeniem duszpasterskim, umiejący w sposób żywotny przekazywać ideał salezjański.  

Inspektor niech wybierze  Dyrektora i  zespół  specjalnie przygotowany, zwłaszcza dla 

wspólnotowego i osobistego kierownictwa  duchowego
347

. 

Formatorzy, świadomi swego zadania, stanowią razem  z dyrektorem  grupę przekonaną 

o wspólnej odpowiedzialności i niech zapewnią współbraciom  będącym w formacji warunki 

cennego doświadczenia,  towarzyszenia  i rozpoznania
348

. 

Tak zrobić, aby w zespołach formacyjnych byli salezjanie koadiutorzy. Zatroszczyć się 

o ich  specyficzne przygotowanie  do tego zadania.  

 

285. W inspektorialnym planie zdobywania kwalifikacji i specjalizacji przez współbraci, 

niech będzie  zawarte programowanie i zdobywanie kwalifikacji z pedagogii i metodologii 

formacyjnej i duchowości salezjańskiej współbraci, którzy zostają wybrani  do zadań 

                                                           
345

 Tamże. 
346

 Konst. 103. 
347

 Por. Reg. 78. 
348

 Por. Konst. 104. 



 113 

formacyjnych: Dyrektorzy, mistrzowie nowicjatu, formatorzy
349

. Inspektoria  niech przewidzi 

dla Dyrektorów wspólnot formacyjnych okres specjalistycznego dokształcenia, któryby był 

dla nich pomocą  w rozwiązywaniu zadania formacyjnego towarzyszenia, kierownictwa 

duchowego wspólnotowego i osobistego
350

. 

W analogiczny sposób należy dać możność doskonalenia i rekwalifikacji innym. 

 

286. Odpowiedzialni za formację na różnych poziomach (Inspektorzy, Radcy regionalni, 

Radcy do spraw  formacji) niech popierają inicjatywy i formy współpracy dla zdobycia 

kwalifikacji Formatorów. 

287. Wspólnota formacyjna, prawdziwe laboratorium osobistego dojrzewania, odznacza się 

klimatem  rodzinnym  i  braterskim dzieleniem się,  zbieżnością celów i świadomością  

realizowania ideałów salezjańskich, uczestniczeniem wszystkich w chwilach wypracowywania 

i weryfikacji wspólnotowego programu i w  programowaniu.  

 

288. Należy zatroszczyć się o warunki  środowiskowe wspólnoty: lokale, przestrzenie i 

narzędzia, które sprzyjają życiu
 
wspólnotowemu i religijnemu (kaplica, biblioteka, sala 

audiowizualna, przestrzeń na rekreację...)
351

.  

 

289. Wspólnota formacyjna niech będzie wspólnotą otwartą, według wychowawczego stylu 

księdza Bosko i włączona  w kontekst społeczny i kościelny, którego jest cząstką
352

. 

Niech zasięga informacji o sytuacji i ukierunkowaniach duszpasterskich Kościoła 

partykularnego
353

 i niech rozwija konkretne formy uczestnictwa
354

; niech utrzymuje wzajemną 

wymianę i momenty spotkań
355

 ze wspólnotami formacyjnymi  innych  Instytutów zakonnych; 

niech zwraca uwagę na rzeczywistość młodzieżową i  kulturalną. 

 

290. Podczas formacji początkowej należy podtrzymywać poczucie przynależności do 

własnej Inspektorii. Dla współbraci wysyłanych do wspólnot formacyjnych należących do 

innych Inspektorii, są korzystne dla tego celu – oprócz obecności  w zespole  formacyjnym  

Formatorów  własnej Inspektorii -  częste wizyty Inspektora, wymiana wiadomości, spotkania 

informacyjne i zjednoczenie ze współbraćmi własnej Inspektorii, programowanie okresu 

wakacji akademickich uzgodnione między Dyrektorem własnej  wspólnoty a Inspekytorią  

pochodzenia i inne formy komunikowania się.  

 

291. We wspólnocie formacyjnej animacja duchowa i towarzyszenie osobiste to pierwsze 

zadanie  Dyrektora
356

.  

Jego obowiązkiem jest realizowanie animacji formacyjnej i duszpasterskiej, 

kierownictwo duchowe  przez ojcowskie sprawowanie władzy, spotkania  Rady i Zebrania 

współbraci
357

, konferencje i spotkania
358

, wypracowanie lokalnego programu 

formacyjnego
359

, programowanie roczne
360

, dzień wspólnoty, egzorty   publiczne i prywatne, 

                                                           
349

 Por. KG21 276. 
350

 Por. KG21 252. 
351

 Por. AKGS 276. 
352

 Por. KGS 6679a; Reg. 89. 
353

 Por. Mutuae Relationes 47. 
354

 Por. Mut. Rel. 30a; Konst. 48. 
355

 Por. Mut. Rel. 48. 
356

 Por. KGS 678b; Konst. 104. 
357

 Por. Konst.178-186. 
358

 Por. R. 175. 
359

 Por. Konst.44b; Reg. 4b, 5. 
360

 Por. Konst. 181,1; Reg.  184,3/ 



 114 

codzienne słówka wieczorne
361

, miesięczne rozmowy
362

, osobiste kierownictwo duchowe
363

, 

właściwa ocena celowości ofert na danym terytorium  i na poziomie inspektorialnym.  

 

292. Dyrektor wspólnoty jest zawsze również kierownikiem duchowym dla poszczególnych 

współbraci, proponowanym nie narzuconym. Współbracia będący w formacji mogą się 

zwracać, prócz dyrektora, także do spowiedników i do innych współbraci zdolnych i 

przygotowanych
364

. 

Nawet, gdyby Dyrektor wspólnoty nie był kierownikiem duchowym  współbraci,  on 

pozostaje odpowiedzialny za osobisty proces formacyjny; to domaga się, by być względem 

niego otwartym i mieć zaufanie, które mu zapewniają konieczne poznanie, w celu 

zorientowania się, rozpoznania i decydowania. 

Gdyby któryś ze współbraci poprosił o specjalnego spowiednika lub kierownika  

duchowego, przełożony niech mu na to pozwoli
365

, ale przypominając o największej 

stosowności, ażeby w czasie formacji  początkowej był nim salezjanin  i to stały.  

W nowicjacie  kierownikiem duchowym jest  mistrz nowicjuszów
366

. 

 

293. Na prośbę współbrata będącego w formacji także Dyrektor i mistrz mogą ofiarować 

swoją posługę w sakramencie Pojednania, ale jedynie w formie nadzwyczajnej i by w chwili 

dopuszczania czuli się zdolni do spokojnego odróżnienia strony wewnętrznej  poznania w 

zakresie sakramentalnym, od strony zewnętrznej  – jedynej, jaką mogą się posłużyć  w tym 

miejscu 
367

. 

 

Weryfikacje 

 

294. „Formatorzy i współbracia będący w formacji niech przeprowadzą w duchu 

współodpowiedzialności okresowe programowanie i weryfikację”
368

.  

 

295. Dyrektor i jego Rada niech okresowo weryfikują przymioty osób prowadzących 

animację i towarzyszenie wspólnotowe czy osobiste. 

 

296. W okresie formacji początkowej dla oceny i pobudzenia osobistego procesu 

formacyjnego przeprowadzi się skrutynia co trzy miesiące. Porówna się osiągięcia tego 

okresu i postęp współbrata weryfikując dojrzałość powołania w zestawieniu z ocenami 

poprzednimi. Współbrata należy włączyć w weryfikację różnymi sposobami
369

.  

 

297. Wewnątrz wspólnoty (Dyrektor, Rada, formatorzy, spowiednicy) a we wspólnotach 

formacyjnych (prenowicjat, nowicjat, postnowicjat, asystencja,  formacja specyficzna) należy 

popierać jedność kryteriów rozeznania powołania i przypuszczania, stosując to co zostało 

wskazane w „Kryteria i normy dla rozpoznania  powołania. Dopuszczenia”.  

                                                           
361

 Por. Reg. 48. 
362

 Por. Reg. 79. 
363

 Por. Reg. 78. 
364

 Por. KGS 678c. 
365

 Por. ACS 244 p. 97. 
366

 Por. Konst. 112. 
367

 „Mistrz nowicjuszów i jego pomocnik , rektor seminarium  lub innego instytutu wychowawczego , niech nie 

słuchają spowiedzi sakramentalnej  własnych alumnów, którzy przebywają w TT samym domu, chyba że alumni  

w szczególnych przypadkach  proszą go o to spontanicznie”  (KOK kan. 985) 
368

 Por. Reg.. 78. 
369

 Por. OT 11; Acs 293 p.. 3-12 . 



 115 

W tym celu należy odbywać spotkania odpowiedzialnych lokalnych z Radą 

inspektorialną.  

 

298. Niech Inspektor inicjuje, przede wszystkim  na początku okresu formacyjnego, poznanie 

osób formowanych przez odpowiedzialnych za ten okres formacji i niech w ciągu tego 

procesu formacyjnego popiera przekazywanie odpowiednich  informacji w sposób najbardziej  

odpowiedni.  

 

299. „Należy wykorzystać w sposób stały  i systematycznie (a nie tylko w pewnych trudnych 

przypadkach) środki nauk psychologicznych i pedagogicznych”
370

 bądź to dla doraźnego 

rozpoznania jak i dla zwyczajnego towarzyszenia  formacyjnego.  

Należy zapewnić aby profesjonalny udział w rozeznaniu początkowym i w 

sukcesywnym towarzyszeniu były koherentne  z powołaniem salezjańskim. Dlatego  wypada 

wybierać ekspertów których ukierunkowanie było by skierowane na powołanie zakonne a 

jeśli to możliwe, aby posiadali wystarczającą znajomość życia salezjańskiego. 

Końcowa decyzja co do przydatności kandydata jest zadanie odpowiedzialnych 

salezjanów. 

 

Współpraca międzyinspektorialna  

 

300. Wiele jest sytuacji w których wskazane warunki dotyczące stanu jakościowego i 

ilościowego ośrodków formacyjnych nie mogą być łatwo zapewnione przez poszczególne 

Inspektorie. Jest rzeczą stosowną w takich przypadkach, ażeby więcej inspektorii,  zwłaszcza 

o takim samym kontekście kulturowym, współpracowało w celu powołania do życia struktury 

formacyjnej międzyinspektorialnej.  

Współpraca międzyinspektorialna musi się przejawiać w rzeczywistej 

współodpowiedzialności a także przez wypracowanie sprawnego systemu i weryfikację i 

funkcjonowania pośredniczących organizmów (na przykład: „curatorium”, komisje, itd.), 

któryby usprawniły uczestnictwo inspektorii w ustalaniu kierunku formacji (program 

formacyjny), w zapewnieniu  warunków i środków dla jego realizacji (personel, struktury, 

ekonomia, itd.) i w przeprowadzaniu odpowiedniej weryfikacji 
371

. 

 

 

Rozpoznanie powołania 

 

301. W sposobach dopuszczania do profesji, do posług i święceń należy postępować według 

następujących etapów  uwzględniając różne sytuacje: 

- rozmowa zainteresowanego z Dyrektorem i przedstawienie  prośby; 

- opinia wspólnoty 
372

 i ewentualnie tych członków CEP co są w stanie dać znaczący wkład, 

  respektując zasady roztropności; 

- opinia inspektorialnej Rady pochodzenia (gdy współbrat jest poza własną inspektorią); 

- głos Rady lokalnej; 

- głos Rady inspektorialnej i decyzja inspektora. 

 

302. ”Wspólnotę lokalną, jako współodpowiedzialną za proces dojrzewania każdego 

współbrata, poprosi się o wyrażenie swej opinii, kiedy któryś z jej członków zwróci się z 

prośbą  o dopuszczenie go do profesji lub do święceń; wspólnota niech to uczyni w sposób 

                                                           
370

 LGS  673a; por.  RFIS 39; SAC  163; OT 11. 
371

 Por. G21 277, 250b. 
372

 Por. Reg. 81. 



 116 

najbardziej zgodny z duchem miłości”
373

. Należy pamiętać, że na Dyrektorze z jego Radą 

ciąży prawna odpowiedzialność przekazania opinii Inspektorowi 
374

. 

 

303. Należy zrobić wszystko, aby członkowie Rady inspektorialnej, których zadaniem jest 

wyrazić swoją zgodę na dopuszczenie do profesji, posług i do święceń
375

, poznali 

kandydatów, śledzili ich przygotowanie, realizując te formy kontaktów i ustaleń, które im 

pozwolą świadomie oddać umotywowany głos. 

  

304. Kiedy współbrat lub nowicjusz napotkają trudności na drodze swego powołania, 

przełożeni i formatorzy ze szczególną troską niech się starają towarzyszyć mu w jego 

rozpoznaniu, aby mu pomóc wyjaśniając jego motywacje i odkryć jaki jest plan Boży  

względem jego życia. Ta droga rozpoznania niech ma również miejsce w ewentualnej prośbie  

o zmianie opcji własnego powołania.  

Inspektor lub Dyrektor wspólnoty formacyjnej, korzystając z odpowiedniej współpracy, 

niech z roztropnością i dyskrecją, tym którzy opuszczają Zgromadzenie, pomoże włączyć się 

w ich środowisko czy to zawodowe jak i apostolskie.  

 

305. W tym celu, aby z formacyjnego punktu widzenia móc ocenić wystąpienia współbraci ze 

ślubami czasowymi, inspektor  niech domaga się od  tego co opuszcza  Zgromadzenie aby do 

czasu wygaśnięcia ślubów, sformułował na piśmie motywy swej decyzji. Tę informację  

należy przekazać z konieczną roztropnością, do Sekretariatu Generalnego. 

 

306. Inspektoria niech dokonuje okresowej oceny wytrwania w powołaniu dla lepszego 

zrozumienia sytuacji i by dostosować pedagogię formacyjną. Niech rezultaty przekaże Radzie  

Generalnej  do spraw formacji, która wskaże kryteria  dla takiej oceny. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
373

 Reg. 81. 
374

 PPor. Konst.  108. 
375

 Por. Tamże 



 117 

ROZDZIAŁ PIĄTY 
 

PROCES FORMACJI SALEZJAŃSKIEJ 

 

 

5.1. FORMACJA SALEZJAŃSKA TRWAJĄCA PRZEZ CAŁE ŻYCIE
376

 

 

307. Życie w powołaniu oznacza wejście w okres, gdzie następuje wzajemne splatanie się 

natchnienia Bożego z zamysłem ludzkim.
377

 Oznacza ono również podjęcie życiowego 

dialogu w którym powołanie i pójście za jego głosem, nie są chwilowym epizodem, ale są 

doświadczeniem stałego kroczenia za Chrystusem. 

Problemy poruszane we wcześniejszych rozdziałach odnośnie formacji salezjańskiej i 

warunków osobistego jej zaakceptowania, realizują się poprzez formację pojętą jako proces 

obejmujący okres całego życia. 

Doświadczenie wymiaru powołania ze strony Księdza Bosko – w swoim aspekcie 

charyzmatycznym i założycielskim, świadczy o tym jak w sposób nieprzerwany nasz 

założyciel był uważny na twórcze działanie Ducha Św. i jak nieustannie w sposób 

odnowicielski i pełen odwagi odpowiadał na owe powołanie. Ks. Bosko za własnym 

przyzwoleniem został uformowany przez Ducha Św. i z całą pokorą wypełniał wszystkie Jego 

natchnienia. Czuł sie powołanym przez Boga i jednocześnie tym, który miał stawić czoło 

rzeczywistości, szczególnie tej w której była obecna młodzież, ofiarowując w każdej chwili w 

sposób twórczy całego siebie. 

Nasze Konstytucje ukazują doświadczenie salezjanina jako odpowiedź, która podlega 

ciągłej odnowie:
378

 “natchniony przez osobę Chrystusa i Jego Ewangelię, przeżywaną w 

duchu Księdza Bosko, salezjanin angażuje się w proces formacyjny, który trwa przez całe 

życie, i uwzględnia rytmiczność dojrzewania”.
379

 

 

308. Życie w powołaniu zawarte jest w jednym procesie formacyjnym, w którym można 

rozróżnić dwa momenty o odmiennych charakterystykach: formacja początkowa e formacja 

ciągła. 

Formacja początkowa, przeżywana w perspektywie formacji ciągłej, zapoczątkowana jest 

pierwszymi ukierunkowaniami zmierzającymi do poświęcenia życia w duchu salezjańskim, i 

dalej zmierza ku pogłębianiu motywacji, ku utożsamianiu się ze stylem życia salezjańskiego 

we własnej inspektorii, aby w końcu składając śluby wieczyste i przyjmując święcenia 

kapłańskie dla tych którzy zostali powołani do prezbiteratu, staċ się pełnym członkiem i 

przynależeć w sposób definitywny do Zgromadzenia salezjańskiego. 

“Formacja początkowa rozwija się poprzez okresy w których są jasno określone cele 

formacyjne; bardziej niż oczekiwaniem jest ona czasem pracy i uświęcenia. Jest też czasem 

dialogu między inicjatywą Boga, który powołuje i prowadzi a wolnością salezjanina, który 

stopniowo przejmuje zadania własnej formacji.”
380

 Jest to czas podjęcia coraz to bardziej 

wymagających decyzji, czas dialogu i wzajemnego oddziaływania we wspólnocie, na który 

składają się momenty sprawdzenia, syntezy i odnowionych zobowiązań, czyli duchowy 

wysiłek ukierunkowany na cel. 

 

                                                           
376

 Konstytucje 98 
377

 Por. Konstytucje 1 
378

 Konstytucje 195 
379

 Konstytycje 98 
380

 Konstytucje 105 



 118 

309. Poprzez profesję wieczystą - a w przypadku kapłanów przez święcenia kapłańskie – 

salezjanin włącza się w pełni w doświadczenie życia salezjańskiego by przeżywać je wiernie 

wspierany pomocą formacji stałej. 

Istotnie, ponieważ chodzi o przemianę całej osoby, proces formacyjny nie może 

ograniczyć się do fazy początkowej. „Osoba konsekrowana nie może nigdy sądzić, że 

zrealizowała przygotowanie nowego człowieka, którego doświadcza w sobie, w każdej 

okoliczności życia, i tej samej wrażliwości jaka cechowała Jezusa Chrystusa. Formacja 

początkowa powinna więc złączyć się ze stałą, kształtując w osobie gotowość do  poddania 

się formacji każdego dnia w życiu”
381

. 

Formacja ciągła polega „na stałym wysiłku nawracania się i odnowy”
382

: jest wzrostem 

dojrzałości ludzkiej, jest upodobnieniem się do Chrystusa, jest wiernością Księdzu Bosko, by 

odpowiadać ciągle na nowe wymogi świata młodzieży i warstw ludowych.
383

 Jest  drogą, 

która realizuje się zgodnie z warunkami życia każdego. 

 

310. W tym całym procesie salezjańskie doświadczenie formacyjne domaga się 

jednocześnie równości podstawowej i zróżnicowania, które szanuje i popiera specyfikę 

powołaniową: „Formacja początkowa salezjanów laików, przyszłych kapłanów i diakonów 

stałych – jak mówią Konstytucje – zwyczajnie przebiega na równorzędnym poziomie, ma te 

same fazy oraz podobne cele i treści. Zróżnicowania są uwarunkowane przez specyfikę 

powołania każdego, osobiste przymioty i zadania naszego apostolatu”
384

.  

 

311. Konstytucje opisują proces powołaniowy i formacyjny salezjanina jako realizowany 

w fazach lub momentach sukcesywnych:  

- prenowicjat – faza pogłębienia wyboru powołania początkowego i przygotowania się do 

nowicjatu;  

- nowicjat jako pierwsze doświadczenie życia zakonnego;  

- okres ślubów czasowych w swych różnych fazach: bezpośredni postnowicjat, który 

pomaga wzrastać w integracji wiary, kultury i życia; asystencja, która ma na celu 

wypracowanie własnej syntezy w intensywnej i rzetelnej konfrontacji z działalnością 

salezjańską; formacja specyficzna, która dopełnia formację początkową, i która w 

przypadku seminarzystów trwa aż do przyjęcia święceń kapłańskich;  

- okres przygotowania do profesji wieczystej, który poprzez weryfikację dojrzałości 

duchowej, wymaganej przez ten akt, prowadzi do ostatecznego zobowiązania; 

- formacja ciągła, w której proces wzrastania jest kontynuowany aż do końca życia.  

 

 

5.2 CECHY CHARAKTERYSTYCZNE PROCES FORMACYJNEGO
385

 

 

312. Proces formacyjny dokonuje się poprzez życiowe doświadczenie zdeterminowane 

salezjańskim piętnem, integruje różne aspekty i okazuje szczególne cechy charakterystyczne. 

W formacji łączy się zaangażowanie wspólnoty, która okazuje tym zainteresowanie 

wzrostem każdego ze swoich członków, z osobistą odpowiedzialnością każdego współbrata. 

 

 

                                                           
381

 VC 69 
382

 Konstytucje 99 
383

 Por. Konstytucje 118 
384

 Konst. 106, zacytowano częściowo FSDB 49. 
385

 W mówieniu o procesie formacyjnym, odnosimy się tutaj przede wszystkim do formacji początkowej. W 

dalszej części omawiana będzie specyficznie formacja ciągła. 



 119 

5.2.1 Proces personalny 

 

Proces formacyjny koncentruje się na kandydacie czy współbracie pojmowanym w jego 

konkretnej rzeczywistości według wieku, charakteru, darów umysłu i serca, pochodzenia 

rodzinnego, otrzymanego wychowania, dotychczasowego przeżycia wiary i przebytej drogi 

powołania, doświadczenia życiowego. 

Każdy kandydat czy współbrat posiada swój własny sposób stawienia się przed jedynym 

salezjańskim projektem i drogą do przebycia; posiada własny rytm i sposób dojścia do niego. 

Kto towarzyszy procesowi formacyjnemu bierze pod uwagę te czynniki i pomaga osobie, 

której towarzyszy w ich harmonicznej integracji, prowadząc ją aby mogła przeżywać bycie 

salezjaninem w sposób radosny, wierny i oryginalny. 

W procesie zawraca się uwagę na cechy charakterystyczne psychologii i sytuacji socjalno 

- kulturalnych, które w jakiś sposób wpływają na podatność na formację i na jej rytm. 

Ten kto prowadzi proces, uważny na te cechy, pomaga kandydatowi i współbratu w 

progresywnym dojrzewaniu wyborów i podejmowaniu decyzji w odpowiednim momencie, 

zgodnie z oczekiwanym stopniem dojrzałości, bez pośpiechu, ale także bez 

nieusprawiedliwionych i szkodliwych opóźnień. Bardzo pomaga w tym względzie 

postępowanie według projektu osobistego odpowiadającemu specyficznym celom 

formacyjnym. 

 

 

5.2.2. Proces wspólnotowy 

 

313. Poprzez wielorakie pośrednictwa, wspólnota przyjmuje i towarzyszy kandydatowi i 

współbratu w formacji, wspiera go swoją pomocą, daje mu możliwość poważnej konfrontacji 

w poszukiwaniu woli Bożej i dokonuje niezbędnego rozeznania. Zapewnia mu wspólnotowe 

życie formacyjne oferując środowisko i środki, które promują wzrost. 

Następnie, wspólnota inspektorialna wprowadza go w swój projekt formacyjny i stanowi 

centrum animacji, które mu towarzyszy i faworyzuje zbieżność we wszystkim i wszystkich w 

kierunku celów do osiągnięcia. 

Ze swojej strony salezjanin, postępując swoją drogą, staje się dla wspólnoty nosicielem 

bogactwa swoich darów natury i łaski we wspólnocie z Kościołem, Mistycznym Ciałem 

Chrystusa. 

 

 

5.2.3. Proces jednorodny i różnorodny 

 

314. Proces formacyjny rozwija się poprzez fazy i doświadczenia różnorodne, które 

powodują wzrost w jedynym harmonijnym ruchu wszystkich wymiarów formacji – ludzkiej, 

duchowej, intelektualnej i wychowawczo-duszpasterskiej. W tym samym czasie w różnych 

momentach, zgodnie z właściwym celem każdej fazy, zostaje zaakcentowany specyficzny 

wymiar, który ubogaca inne fazy w nowe treści, uwrażliwienia  i motywacje. 

Inspektoria, jako podmiot odpowiedzialny za formacje w określonym kontekście, 

zapewnia jedność doświadczenia formacyjnego w całym procesie, w którym on się dokonuje 

w jego różnych fazach, w różnych wspólnotach formacyjnych i inicjatywach formacji 

permanentnej. 

 

 

5.2.4. Proces ciągły i stopniowy 

 



 120 

315. Kandydat i współbrat pogłębia utożsamienie się z projektem salezjańskim, dojrzewa 

zdolności i umacnia motywacje, poprzez akcję progresywną i ciągłą: każda faza jest 

kontynuacją poprzedniej i przygotowuje do następnej. Przejście z jednej fazy do drugiej jest 

czymś delikatnym i zasługuje na uważne towarzyszenie. 

Zasada stopniowości zakłada, że w tym samym czasie zwraca się uwagę na jakość jako 

cel, jako pedagogię i jako kryterium rozeznawania, które ustawiają proces z realizmem i z 

elastycznością formacyjną. 

Taki proces ciągły i stopniowy nigdy się nie kończy. Przemiana w Chrystusie, naśladując 

księdza Bosko, jest zadaniem stałym na całe życie. 

 

 

5.2.5. Proces inkulturacji 

 

316. Konstytucje zobowiązują Inspektorie do urzeczywistnienia procesu formacyjnego 

według wymagań własnego kontekstu kulturalnego
452

: wymagania, które pochodzą od 

kandydata i jego kultury i te, które wynikają z kontekstu w którym charyzmat ma się wyrażać. 

Charyzmat jest fundamentalnie faktem wewnętrznym - naśladownictwem Jezusa 

Chrystusa z bliska, tak jak to zrobił ks. Bosko - i musi przetłumaczyć się na doświadczenie 

życia, przenikając całe jestestwo Salezjanina, we wszystkich jego przejawach indywidualnych 

i wspólnotowych. Cała jego osoba musi być wzięta i przemieniona przez charyzmat. 

Powoduje to, że wartości charyzmatyczne nabierają i przemieniają każdy aspekt jego 

kultury, wcielając się w nią w konkretnym kontekście, w którym on żyje. Z tego wynika, że 

proces formacyjny, uważny na sytuację kandydata, będzie musiał nieść dogłębną asymilację 

charyzmatu oraz przemianę mentalności osoby, która go przyjmuje. Progresywne 

utożsamianie z powołaniem przemienia osobiste przyzwyczajenia i stosunki z innymi, z 

Bogiem a także samo życie wspólnoty salezjańskiej, aż w końcu salezjański zaczyn nada 

całemu człowieczeństwu jego oryginalne oblicze
453

. 

Ten proces, który wymaga dialogu i rozeznania, ma się dokonać we wspólnocie i ze 

wspólnotą - tą lokalną, inspektorialną i światową. 

 

 

 

ORIENTACJE I NORMY WYKONAWCZE 

 

317. Aby zapewnić jedność i ciągłość doświadczenia formacji początkowej, która się 

dokonuje w kolejnych okresach, w różnych wspólnotach i czasami w różnych inspektoriach, 

jest konieczne aby dokonała się ona według jednorodnego projektu i żeby umożliwiało się 

połączenie między poszczególnymi fazami oraz zbieżność w działaniach. 

 

318. Fazy formacyjne, które przygotowują do pełnego wcielenia w Kongregację, poprzez 

profesję wieczystą, są konieczne zarówno dla kandydata jak i dla wspólnoty, aby rozeznać, 

przy wzajemnej współpracy, wolę Bożą i aby na nią odpowiedzieć. Cele formacyjne w tych 

okresach muszą być osiągnięte także przez tego, kóry przychodzi do Zgromadzenia 

ukończywszy już studia przewidziane w przebiegu formacujnym
454

. 

 

                                                           
452

 Por. Konstytucje 101. 
453

 Por. VECCHI J., Levate i vostri occhi e guardate i campi che già biondeggiano per la mietitura. Il nostro 

impegno missionario in vista del 2000, ACG 362 (1988), str.19. 
454

 Por. Konstytucje 107. 



 121 

319. Podczas formacji początkowej, formowani niechaj będą wspierani w pogłębieniu 

tożsamości ich konsekracji, w dojrzewaniu w solidnych przekonaniach co do jej wartości 

edukacyjnej i do nabrania postaw formacji permanentnej
455

. 

 

320. Dopuszczanie do poszczególnych faz formacyjnych, do ślubów, do posług, do 

święceń oraz ocena wykonania celów poszczególnych okresów formacyjnych, bazuje się na 

rzeczywistym stwierdzeniu pozytywnych elementów zapewniających o zdolności i o 

dojrzałości potrzebnych w zadaniu, które się bierze na siebie, oraz zdolności do podjęcia w 

odpowiedni sposób kolejnej fazy formacyjnej. Nie wystarczy brak przeciwskazań i nie jest 

dostateczne osiągnięcie celów akademickich
456

. 

 

321. Zwróci się szczególną uwagę na momenty przejścia z jednej fazy do drugiej, 

zachowując pedagogię, która pomoże współbratu w przyjęciu z pełną świadomością i 

odpowiedzialnością nowej sytuacji formacyjnej. 

Nie zezwoli się na rozpoczęcie fazy formacyjnej lub nałożeniu zadań (śluby, posługi, 

święcenia), co do których zainteresowany nie jest zdolny
457

. 

W tym przypadku umieści się formowanego współbrata w sytuacji, która lepiej pozwoli 

mu na osiągnięcie wymaganej  zdolności. 

Pomimo że zachowuje się świadomość stopniowości doświadczenia formacyjnego, 

niechaj się unika przeciągania sytuacji problematycznych i niezdecydowanych, które nie 

posiadają poważnych perspektyw na poprawę. 

 

322. Ustawienie procesu formacyjnego niechaj zachowuje różne formy tego samego 

powołania salezjańskiego:  

- salezjanie klerycy i koadiutorzy, niechaj będą świadomi charakterystyk ich 

specyficznych form powołania i niechaj wrastają we wzajemnej integracji, unikając 

generalizowania i zamykania się na współuzupełnianie; 

- formatorzy niechaj znają, przedstawiają i sprawiają, że będzie dowartościowana 

tożsamość salezjańskia w jej właściwych formach: laickiej, prezbiterialnej i diakońskiej. 

 

323. We wszystkich fazach formacji w sposób konkretny uwzględni się taką samą 

podstawę i zróżnicowanie związane ze specyfiką powołania każdego formowanego. A w 

szczególności: 

- w prenowicjacie niech będzie przedstawione salezjańskie powołanie konsekrowane 

w jego dwóch formach, kapłańskiej i laickiej, także poprzez spotkania ze znaczącymi 

osobami; w ten sposób prenowicjusz może bardziej poznać i zdobyć pierwsze 

wskazówki odnośnie do obu form powołania salezjańskiego, jeszcze nie podejmując 

decyzji w tym względzie; 

- w nowicjacie każdy nowicjusz, pod kierunkiem magistra, dokona rozeznania 

odnośnie do obu form powołania salezjańskiego, aby wybrać opcję salezjanina 

koadiutora lub salezjanina kapłana/diakona stałego; tego rodzaju rozpoznanie i 

opcja poprzedzają złożenie podania dotyczącego przystąpienia do pierwszych 

ślubów, w którym trzeba wyrazić swoją decyzję odnośnie do obranej formy 

powołania; w ten proces niech będzie włączony także Inspektor;   

- w postnowicjacie salezjanie koadiutorzy niech dokonają, z pomocą Dyrektora i 

Inspektora, rozpoznania pola zawodowego, do którego czują się wezwani, aby 

                                                           
455

 Por. CG 24, 167. 
456

 Por. Konstytucje 108. 
457

 Por. Il progetto di vita dei Salesiani di Don Bosco, str.768. 



 122 

rozwijać własne talenty i umiejętności, odpowiadając na potrzeby Inspektorii; w tej 

fazie będą mieć miejsce dwu- lub trzyletnie studia filozoficzne i pedagogiczne;  

- po odbyciu przynajmniej dwóch lat studiów filozoficznych i pedagogicznych, 

salezjanie koadiutorzy podejmą lub będą kontynuować okres „formacji techniczno-

naukowej lub zawodowej” w celu uzyskania „specjalistycznych kwalifikacji”, 

łącznie z tytułem uznanym przez państwo
386

, co powinno mieć miejsce najlepiej 

przed asystencją; 

- gdy chodzi o asystencję, salezjanie koadiutorzy niech zostaną skierowani przede 

wszystkim do tych środowisk, w których będą mogli praktykować zdobyte 

kwalifikacje zawodowe i zweryfikować rozpoznanie, jakiego dokonali w czasie 

postnowicjatu, dotyczące przyszłego środowiska zawodowego
387

; 

- specyficzna formacja salezjanów koadiutorów, podobnie jak salezjanów kleryków, 

niech ma miejsce bezpośrednio po asystencji
388

, trwa dwa lata i zostanie odbyta w 

jednym z ośrodków regionalnych lub międzyregionalnych, zatwierdzonych przez 

Przełożonego Generalnego i Radę Generalną;  

- przygotowanie do ślubów wieczystych dla salezjanów koadiutorów i salezjanów 

kleryków niech będzie się odbywać, w miarę możliwości, wspólnie, przed lub w 

czasie formacji specyficznej; 

- „kwinkwenium” niech obejmie zarówno salezjanów księży/diakonów stałych w 

piecioletnim okresie od ich świeceń, jak i salezjanów koadiutorów w pierwszych 

pięciu latach po ich formacji specyficznej;  

- po okresie formacji specyficznej, w odpowiednim czasie, jeśli zachodzi taka 

potrzeba, każdy salezjanin koadiutor będzie miał możliwość dopełnienia 

specjalizacji związanej z jego specyficznym polem zawodowym i kompetencjami 

niezbędnymi do wypełniania różnych obowiązków czy zadań, jakie im zostaną 

powierzone, uzupełniając w ten sposób kwalifikacje zawodowe, jakie zdobył w czasie 

trwania ślubów czasowych. 
 

Niech wskazania dotyczące „curriculum” formacyjnego salezjanina koadiutora zostaną 

umieszczone w dziale formacyjnym Dyrektorium inspektorialnego. 

 

324. “Istnieją różnorodne możliwości przeżywania w Zgromadzeniu powołania do życia 

jako koadiutorzy. Ta różnorodność wymaga, aby dyrektorzy inspektorialni przewidzieli 

kuriculum formacyjne poważne a jednocześnie z możliwością dostosowania tak do 

różnorodności zadań jak i do konkretnych możliwości kandydatów”
389

. 

 

325. Podczas formacji początkowej musi się rozwijać sens przynależności do Rodziny 

Salezjańskiej i do Ruchu Salezjańskiego, w których to świeccy i osoby poświecone, 

przeżywając różnorodne drogi powołania, podzielają ducha i misję
390

. I w sposób szczególny: 

należy zaznajomić z aspektami charakterystycznymi i tożsamością Rodziny salezjańskiej i 

różnych grup; 

„należy poznać i uczynić swoimi wartości powołania do życia świeckiego; należy 

kwalifikować współbraci do dorastania i dojrzewania, zdobywania zdolności bycia 

formatorami i animatorami świeckich, aby popierać powołania świeckie”
391

. 

                                                           
386

 Por. Formacja Salezjanów Księdza Bosko, 442. 
387

 Por. Formacja Salezjanów Księdza Bosko, 442. 
388

 Por. Konstytucje, 116; Formacja Salezjanów Księdza Bosko, 479. 
389

  CG21 301 
390

 Cfr. CG24 142 
391

 CG24 147 



 123 

należy podkreślić u salezjanów zdolność do działania z mentalnością projekcyjną w 

zakresie wspólnoty edukacyjno-duszpasterskiej. 

Projekt formacyjny inspektori powinien przewidzieć różnorodne i stopniowe treści i 

doświadczenia we wzajemnej i uzupełniającej się formacji miedzy Salezjanami i świeckimi o 

okresie formacji początkowej i czasowej; projekt musi uwzględnić różnorodność ich 

powołania i czasu dojrzewania ludzkiego, uczuciowego i apostolskiego
392

. 

 

326. W czasie formacji początkowej należy zwrócić szczególną uwagę na obrządek z 

którego kandydat pochodzi oraz na odpowiednie przygotowanie do pracy w różnych 

obrządkach
393

. 

 

327. Kryteria e normy odnoszące się do kandydatów, odnośnie zasad, przeszkód, 

wymagań prawnych do dopuszczania do przednowizjatu, nowizjatu, pierwszych ślubów, 

odnowienia ślubów czasowych, ślubów wieczystych czy do posług i święceń zostały obszerniej 

wyjaśnione i skomentowane w ”Kryteriach i normach....Dopuszczanie”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

                                                           
392

 Cfr CG24 142 
393

  Dla kandydatów z różnych rytów wschodnich, należy przypomnieć aby otrzymali Nulla Osta z Kongregacji 

Kościołów Wschodnich – z pozwoleniem na podwójny ritualizm (biritualizm) – według normy kan. 517 § 2 

CCEO. 

Podanie kandydata z dołączoną opinią Inspektora należy przekazać do Segretariatu Generalnego (????).  

 



 124 

ROZDZIAŁ SZÓSTY 

 

PRENOWICJAT 

 

 

6.1 CHARAKTER I CEL 

 
328. Jak mówią nasze Konstytucje „bezpośrednio przed nowicjatem wymagane jest 

specjalne przygotowanie w celu pogłębienia wyboru powołania i sprawdzenia zdatności 

niezbędnej do rozpoczęcia nowicjatu. Takie przygotowanie dokonuje się poprzez praktykę 

salezjańskiego życia wspólnotowego i apostolskiego"
394

, która nazywana jest prenowicjatem. 

Traktuje się jako pierwszy etap formacji salezjańskiej. Wraz z prenowicjatem rzeczywiście 

rozpoczyna się formacja początkowa kandydata, który prosi o przyjęcie do Zgromadzenia 

Salezjańskiego, aby poświęcić swe życie Bogu w służbie młodzieży, naśladując Księdza 

Bosko.  

 

329. Ten pierwszy etap formacji zakłada, że prenowicjusz już wcześniej doświadczył i 

przeżył odpowiedni okres wzrostu w powołaniu, w dojrzałości ludzkiej i chrześcijańskiej, 

doświadczył indywidualnego towarzyszenia, życia wspólnotowego oraz był zaangażowany w 

salezjańskie działania duszpasterskie. Są to wymagania konieczne do tego, aby móc zrobić 

kolejny krok do przodu. „Temu, kto obiera życie salezjańskie” - mówią nasze Konstytucje - 

Inspektor zaproponuje „środowisko i warunki odpowiednie do poznania własnego powołania 

i osiągnięcia dojrzałości ludzkiej i chrześcijańskiej. Dzięki temu może on, z pomocą 

kierownika duchowego, dokonać wyboru w sposób bardziej świadomy i wolny od nacisków 

zewnętrznych i wewnętrznych” 
395

. 

 Takie doświadczenie nazywane jest ogólnie „aspirantatem”
396

, nawet jeżeli jego czas 

trwania może być zróżnicowany w odniesieniu do różnych miejsc, kultur i wrażliwości. Jego 

celem jest poznanie powołania zakonnego salezjanina, ze zwróceniem szczególnej uwagi na 

poznanie samego siebie i woli Bożej, dokonanie rozeznania powołania i odbywa się w sposób 

i w czasie dostosowanym do sytuacji i potrzeb kandydata. Mówi się o praktyce, która jest 

konieczna, tym bardziej im kandydaci pochodzą z bardziej zróżnicowanych środowisk, gdzie 

wiek, rodzina, dojrzałość osobista, doświadczenia życiowe, życie w wierze, kultura, żywy 

kontakt z Księdzem Bosko i rzeczywistością salezjańską są odmienne. 

 

330. „Tylko wtedy, gdy kandydat dokonał wyboru życia salezjańskiego"
397

 i spełnia, 

według osądu odpowiedzialnych, określone warunki zdatności ludzkiej, chrześcijańskiej i 

salezjańskiej 
398

, może zostać dopuszczony do prenowicjatu.
399

 Nawet, jeśli na początku 

prenowicjatu „nie wymaga się, aby kandydat był w stanie podjąć natychmiast wszystkie 

obowiązki zakonników, to jednak powinien być uznany za zdolnego do stopniowego ich 

podjęcia. Aby móc dokonać oceny tej zdolności, potrzeba czasu i niezbędnych do tego 

środków. Taki jest cel etapu przygotowawczego do nowicjatu..."
400

. 

                                                           
394

 K 109 
395

 K 109 
396

 Por. R 17; KGS 662; ASC 273, p. 40-48; KG21 118; KG26 54, 58, 69-73.  
397

 2 KG21, 267. 
398

 Por. ACS 276, 71-72.  
399

 Por. KG21 267. 
400

 PI 42. 



 125 

Inspektoria, zapewniwszy solidną drogę formacji powołaniowej i w harmonii z nią, 

zdecydowanie zaangażuje się w organizację prenowicjatu jako specyficznego etapu. 

Podejmuje ona wysiłki w trosce o personalizację i inkulturację formacji, tworząc określony i 

jasny program oraz zachowując konieczną elastyczność i twórczość w strukturze i 

programowaniu. 

Podkreślając ważność prenowicjatu, który często ma znaczący wpływ na prawidłowy 

przebieg kolejnych etapów formacji a w sposób szczególny na nowicjat, wymaga się, aby 

„zwyczajnie trwał on jeden rok i nie był krótszy niż sześć miesięcy”
401

. Rozpoczęcie go 

odpowiednią celebracją pomaga wpoić kandydatom powagę i ważność podjętej przez nich 

decyzji. 

331. Prenowicjat ma następujące specyficzne cele, które wymaga się, aby były znane 

kandydatom i przez nich przyswojone w czasie określonej drogi formacji: 

 - dojrzeć jako człowiek i jako chrześcijanin; 

 - poznać swoje powołanie i pogłębić motywacje własnego wyboru; 

 - doświadczyć życia wspólnotowego i apostolskiego oraz poważnie zastanowić się nad 

życiem i posłannictwem salezjańskim; 

 - zweryfikować cechy niezbędne, aby rozpocząć nowicjat; 

 - podjąć decyzję w sposób świadomy i wolny od zewnętrznych i wewnętrznych 

nacisków; 

 - przyjąć w sposób wyraźny i konkretny postawę formacji. 

Jednocześnie czas prenowicjatu pozwala Zgromadzeniu dokonać oceny zdatności i 

dojrzałości chrześcijańskiej kandydata, aby mógł wstąpić do nowicjatu. 

 
6.2. DOŚWIADCZENIE FORMACYJNE    

 

332. Charakter prenowicjatu wymaga indywidualnej formacji kandydata ze szczególnym 

uwzględnieniem postaw ludzkich i chrześcijańskich, tak aby zagwarantować wystarczającą 

dojrzałość potrzebną do rozpoczęcia formacji w nowicjacie. 

 

6.2.1. Wymiar ludzki 

 

Pierwszym zadaniem formacji jest umiejętność dostrzeżenia i rozwój w kandydacie 

solidnej podstawy ludzkiej. Dojrzałość ludzka musi położyć fundament pod autentyczny 

wzrost w powołaniu w perspektywie życia wspólnotowego, w zdolności do wchodzenia w 

relację wychowawczą i apostolską, w przyjęciu odpowiedzialności wypływających z rad 

ewangelicznych.   

 Dla spełnienia tego zadania w prenowicjacie, bardziej niż na kolejnych poziomach 

formacji, zwrócenie się o pomoc do psychologa specjalisty może być wielką pomocą. Usilnie 

zachęca się do tego, nie tylko dla zweryfikowania w prenowicjuszu wstępnych przymiotów 

kwalifikacji ludzkich do kontynuowania drogi formacji, lecz także i przede wszystkim jako 

pomoc w poznaniu siebie, własnej samooceny, równowagi emocjonalnej, dojrzałości 

uczuciowej i seksualnej, wzrostu relacyjnego.  

 Również poznanie rodziny jest dużą pomocą w zrozumieniu postaw ludzkich 

prenowicjusza, jego skłonności, jego historia życia, jego braki w wykształceniu i posiadane 

trudności, jego mocne strony. Niektóre sytuacje rodzinne wymagają również, aby być 

zbadane z punktu widzenia zdatności kandydata do życia konsekrowanego lub zintegrowania 

ich z doświadczeniami pozytywnymi. 

 

                                                           
401

 KG21 270 i R 88. 



 126 

6.2.1.1. Warunki fizyczne i zdrowie 

  

333. Życie i posłannictwo salezjańskie wymaga zwyczajnie sprawności fizycznej i 

dobrego zdrowia, aby być zdolnym do poświęcenia i życia wymagającego. Dlatego 

prenowicjusz jest formowany do tego, aby być zdolnym do rozumnego dbania o własne 

zdrowie, normując swój sposób odżywiania i długość snu, praktykując gimnastykę i 

uprawiając sport, przyzwyczajając się do pracy fizycznej.  

Podczas prenowicjatu muszą zostać zweryfikowane warunki fizyczne i dobry stan 

zdrowia, konieczne, aby móc zachować Konstytucje Zgromadzenia
402

. Stosowne badania 

lekarskie wykonuje się nawet przed dopuszczeniem do tego etapu. 

 

6.2.1.2. Poznać siebie i pozwolić się poznać 

 

334. Wspierany przez wspólnotę i przewodnika duchowego, prenowicjusz poznaje 

siebie w swych różnych aspektach i świadomie bierze w ręce bieg własnego życia. Kładąc 

nacisk na to, co jest w nim pozytywne, uczy się stawiać czoła problemom i trudnościom. 

Nabywa świadomości swych cnót i ograniczeń, staje się pogodny i wdzięczny za to, kim jest. 

Otwarcie i odważnie konfrontuje się ze swoją przeszłością i nie boi się mówić o sobie i o 

swojej rodzinie. Uczy się zastanawiać nad własnym postępowaniem, doświadczeniami, 

pobudkami swych wyborów i sposobem myślenia. Pomaga mu się odkryć podświadome 

motywacje i rozróżniać pomiędzy pragnieniami a prawdziwymi motywacjami. To szczere i 

głębokie podejście do własnej osoby stanowi podstawę do rozpoznania powołania. 

 

6.2.1.3. Pogodna uczuciowość 

 

335. Prenowicjusz uświadamia sobie ludzką wartość seksualności i odkrywa moc 

własnej uczuciowości. Utożsamia się z własnym stanem męskości i dojrzewa w „akceptacji 

drugiego, mężczyzny lub kobiety, w poszanowaniu jego odmienności"
403

. Uczy się oceniać 

szczerze własne uczucia, impulsy i motywacje i przeżywać je w harmonii z wartościami 

powołania do celibatu.  Pomaga mu się w osiągnięciu pewności, że jest kochany i zdolny 

kochać. Utrzymuje więzy z rodziną poprzez relację wdzięczności i szczerego przywiązania, a 

jednocześnie dojrzewa w poczuciu przynależności do wspólnoty Uczy się odrywać od tych 

więzów, które ograniczają jego autonomię i przeszkadzają w realizacji własnego programu 

powołaniowego lub też osłabiają ją. 

 

6.2.1.4. Zdolność do nawiązywania relacji 

 

336. Zrozumiawszy, że pogodna więź międzyosobowa jest zasadniczą relacją dla 

powołania salezjańskiego, prenowicjusz stara się rozwijać dobre relacje z własnymi kolegami 

i formatorami wspólnoty, z osobami świeckimi we wspólnocie wychowawczej i z innymi 

osobami, które spotyka w swych doświadczeniach duszpasterskich. Potrafi przyjmować i 

słuchać; praktykuje dobre maniery i dobroduszność; traktuje wszystkich z sympatią, 

przyjaźnią i z dużą otwartością. 

Prenowicjat oferuje mu doświadczenie życia wspólnotowego z innymi prenowicjuszami 

i współbraćmi. Bierze w nim aktywny udział i wnosi swój osobisty wkład w tworzenie 

środowiska bogatego w wartości formacyjne. W nim dojrzewa jego sposób wyrażania się, 

porozumiewania, współodpowiedzialność za realizację podjętych decyzji, zmysł 

wspólnotowej pracy.  

                                                           
402

 Por. RO 90. 
403

 PI 43. 



 127 

 Również zabawy i sport pomagają wzrastać w dojrzałości relacyjnej, ponadto 

wpływają na stan zdrowia i sprzyjają działaniom wychowawczym wśród młodzieży. Poważna 

nauka muzyki i nabywanie umiejętności gry na instrumencie muzycznym, ćwiczenia teatralne 

i troska o młodzieżowy sposób wyrażania, wpływają na rozwój zdolności porozumiewania się 

i jakość posługi apostolskiej prenowicjusza.  

 

6.2.1.5. Poczucie odpowiedzialności 

 

337. Prenowicjusz jest wierny swym codziennym obowiązkom i uczy się pracować z 

poświęceniem. Kocha pracę, jest sumienny i pilny w nauce; ochoczo, z poświęceniem i 

zawsze wypełnia posługi wspólnotowe, widząc w nich konkretne okazje do wyrażenia swej 

miłości do powołania. Uczy się dobrze wykorzystywać czas, w sposób odpowiedzialny 

oceniać przydatność mass mediów i osobistych środków komunikacji, używać zalet 

otrzymanych od Boga i każdego dnia dokonywać umotywowanych wyborów z intencją 

bezinteresownego daru z siebie. 

 

6.2.1.6. Prawość sumienia i otwartość w stosunku do rzeczywistości 

 

338. Jest wychowywany do autentyczności i prawości sumienia, nabywa zdolności do 

rozpoznawania działania Ducha Świętego w stworzeniu i wydarzeniach historycznych, 

wzmacniając swoje przekonania moralne i tworząc postawę inteligentną i krytyczną wobec 

wzorców kulturowych proponowanych przez społeczeństwo. 

Jest otwarty na rzeczywistość społeczną i kulturową środowiska oraz na świat komunikacji 

społecznej, jest szczególnie uwrażliwiony na problemy ubogiej młodzieży i ludzi odsuwanych 

na margines oraz na sytuacje biedy, niesprawiedliwości i wykluczenia, czuje się wezwany 

przez kulturę i potrzeby ludów nie znających jeszcze Ewangelii. Wzrasta w poczuciu 

współczucia i solidarności oraz okazuje to prostym życiem. Czyni z tych doświadczeń 

konkretne okazje, aby dojrzewać w realizmie życia. 

 

6.2.2. Wymiar duchowy         

 

 Życie chrześcijańskie musi od samego początku procesu formacyjnego prowadzić do 

żywego doświadczenia wiary i do głębokiej relacji z Panem Jezusem; taka relacja jest 

konieczna w przypadku każdego wyboru powołania; bez osobistego doświadczenia życia 

chrześcijańskiego umotywowanego i przeżywanego z przekonania, jest niemożliwa realizacja 

powołania do życia konsekrowanego. Kruchość dzisiejszego doświadczenia wiary u młodych 

ludzi i ich rodzin wymaga prawdziwej drogi katechumenatu, która bazuje na silnym 

doświadczeniu życia chrześcijańskiego i następnie prowadzi do wyboru życia 

konsekrowanego. 

 

339. Wezwany do podjęcia życia radykalnie skoncentrowanego na Chrystusie, 

prenowicjusz jest prowadzony do przeżywania osobistej relacji z Nim i do zbudowania 

solidnego fundamentu swego życia chrześcijańskiego, koncentrując się na niektórych 

aspektach i doświadczeniach typowych dla tego życia, z akcentami właściwymi 

Młodzieżowej Duchowości Salezjańskiej. Troszczy się więc o: 

 - solidną katechezę, która zawiera w sobie podstawy formacji biblijnej, duchowej i 

liturgicznej, konieczną do pogłębiania wiary i odkrywania osoby Jezusa Chrystusa, misji 

Kościoła i Bożego planu zbawienia i która kładzie nacisk na formację sumienia także poprzez 

pogłębienie i studium zasad moralnych życia chrześcijańskiego; 



 128 

 - inicjację do życia sakramentalnego i pobożności maryjnej: dlatego przyjmuje postawę 

słuchania i odpowiedzi na Słowo Boże, posila się u Stołu Eucharystycznego, regularnie 

przystępuje do sakramentu Pojednania i odkrywa matczyną obecność Maryi w swoim życiu i 

w historii swego powołania, powierza się jej i wzywa jej wstawiennictwa w modlitwie 

Różańcowej; we wzroście w powołaniu salezjańskim pomaga również nabożeństwo do ks. 

Bosko; 

 - inicjację do życia modlitwy: modli się w grupie i we wspólnocie, ćwiczy się w 

modlitwie osobistej i uczy się dzielenia swoimi doświadczeniami wiary; stopniowo zdobywa 

zdolność odczytywania swego życia w świetle Ewangelii i wsłuchiwania się w wewnętrzny 

głos Ducha Świętego; jest wprowadzany w modlitwę Liturgią Godzin i w „lectio divina” jako 

elementy podstawowe życia chrześcijańskiego i eklezjalnego;  

 - wprowadzenie w praktykę towarzyszenia duchowego i sprawozdania z dyrektorem, 

które są środkami koniecznymi do wzrostu w życiu duchowym. 

 

340. Kandydat, konfrontując się z programem życia SDB, pojmuje, że posłannictwo 

salezjańskie pociąga za sobą powołanie do wspólnoty. Dlatego ćwiczy się w życiu 

wspólnotowym, zdobywając wystarczające zdolności do interpersonalnej komunikacji, 

akceptując innych i integrując własną działalność z programem wspólnotowym, przebaczając 

i pokonując antypatie i uprzedzenia. Troszczy się o uczucia przyjaźni, przyswaja sobie cechy 

ducha rodzinnego i przyczynia się do jego budowania, okazuje postawę chętnego służenia 

innym. Przeżywa doświadczenie Kościoła na miarę tego, jak się umiejscawia w swojej 

wspólnocie i wspólnocie wychowawczej oraz otwiera się na większe wspólnoty - Inspektorii, 

Zgromadzenia i Rodziny Salezjańskiej. 

341. Prenowicjusz troszczy się o coraz lepszą znajomość salezjańskiego życia 

konsekrowanego i przeżywa je opierając na wymogach rad ewangelicznych. Szuka 

sposobności do kształtowania w sobie konkretnych postaw, takich jak: prostota, która nie 

szuka przepychu i wygody, bezinteresowność w relacjach i motywacjach, oderwanie się od 

uczuciowych kompromisów, panowanie nad sobą i wierność powierzonym obowiązkom. 

 

6.2.3. Wymiar intelektualny  

 

342. Powołanie salezjańskie i posłannictwo młodzieżowe wymagają solidnego 

przygotowania intelektualnego. Wcześniej, przed rozpoczęciem tego etapu formacji, 

prenowicjusz musi posiadać już „podstawową kulturę ogólną, jakiej oczekuje się od młodego 

człowieka, który ukończył normalne przygotowanie szkolne w swym kraju"
404

. 

 W prenowicjacie formacja intelektualna zmierza, w sposób indywidualny, do 

osiągnięcia celów specyficznych tej fazy. Wiedząc, że wymiary ludzki i duchowy są 

podstawowymi wymiarami w formacji prenowicjackiej, jest rzeczą koniczną, aby oprócz 

zajęć praktycznych w formie ćwiczeń, kolokwiów, pracy grupowej, treningów, były 

prowadzone także lekcje, dyskusje, wyjaśnienia, studium osobiste, które pomogą dokonać 

zmiany własnej mentalności w aspekcie ludzkim i duchowym. 

 Trzeba więc przedstawić w sposób systematyczny formy porozumiewania się w 

procesie komunikacji międzyludzkiej wraz z innymi aspektami, takimi jak poznanie siebie 

samego, dojrzałość emocjonalna, uczuciowa i seksualna, celibat. Jest konieczne również 

zapewnienie wzrostu w wierze, tak w wymiarze uczuciowym jak i poznawczym oraz w 

dziedzinie działań zgodnych z moralnością chrześcijańską poprzez pogłębione studium 

doktryny chrześcijańskiej i wprowadzenie do lektury Pisma Świętego, modlitwy i liturgii. 

 Prenowicjusz zostaje wprowadzony w posłannictwo Kościoła, przedstawione mu 

zostają różnorodne powołania, a w sposób szczególny poznaje życie zakonne salezjanina w 
                                                           
404

 Tamże, 43. 



 129 

jego dwóch formach: salezjanin kapłan i salezjanin koadiutor. Oprócz tego poznaje i zgłębia 

Ks. Bosko, odkrywając w nim wzór wartości ludzkich i chrześcijańskich; zaczyna poznawać i 

podziwiać jego misję, którą kontynuuje dziś Zgromadzenie rozproszone po całym świecie; 

poprzez lekturę i studium niektórych wielkich postaci salezjanów z przeszłości i żyjących 

obecnie otrzymuje wsparcie na drodze wzrostu w powołaniu. 

 Na tym etapie formacji ma również miejsce ogólne studium w dziedzinie komunikacji 

społecznej405 w celu lepszego zrozumienia wyzwań dzisiejszej kultury. Trzeba 

dowartościować również pogłębione studium w dziedzinie muzyki i kwalifikacji teatralnych, 

tak aby można było owocnie kontynuować je później. Prenowicjat powinien pomóc również 

posiąść odpowiednią metodę studiowania, a przede wszystkim przyzwyczaić do studiowania i 

refleksji; umiejętności potrzebne do dalszego studiowania; gdzie jest to konieczne, 

opanowanie języka używanego w nowicjacie
406

 i jeśli jest to możliwe, nauczenie się innych 

języków. 

 Dlatego taka formacja intelektualna wymaga stworzenia odrębnego i specyficznego 

programu studiów, opracowanego dokładnie dla osiągnięcia podstawowych celów tego etapu; 

zostawia ona również miejsce dla innych wymagających wysiłku studiów. W sposób 

szczególny trzeba pamiętać, że na tym etapie nie rozpoczyna się studiów filozoficznych 

właściwych dla postnowicjatu; jeśli jednak uwarunkowania własne danej Inspektorii tego 

wymagają, trzeba zapytać o pozwolenie Księdza Generała. 

 

6.2.4. Wymiar wychowawczo-duszpasterski           
 

343. Prenowicjusz, ubogacając w różny sposób znajomość i umiłowanie posłannictwa 

salezjańskiego w najprzeróżniejszych jego przejawach, jest również angażowany w 

doświadczenia proporcjonalne do swego przygotowania, które odwołują się do celu 

ewangelizacyjnego aktywności salezjańskiej. 

Są to doświadczenia wychowawcze i duszpasterskie znaczące, typowo salezjańskie, takie jak 

pomocna obecność wśród młodzieży, szczególnie tej najuboższej, współpraca w animacji 

grup młodzieżowych, działalność katechetyczna, misyjna i wolontariat.  

Poprzez te doświadczenia, przy pomocy przewodnika, prenowicjusz poznaje System 

Prewencyjny oraz specyfikę i sposoby współpracy z osobami świeckimi i innymi członkami 

Rodziny Salezjańskiej. 

 Takie praktyki, aby być formacyjnymi, muszą zawierać elementy refleksji i dzielenia 

się tymi działaniami; trzeba aby były one zaplanowane i zweryfikowane razem z 

prenowicjuszem, zwracając uwagę na cele i metody.  

 
 

6.3. ZAPEWNIENIE KONIECZNYCH WARUNKÓW         

 

 6.3.1. Wspólnota formacyjna i doświadczenie wspólnotowe 

 

344. Zwyczajnie w każdej Inspektorii jest jeden prenowicjat, podczas gdy może być 

więcej aspirantatów; jest jednak możliwe, że dwie lub więcej Inspektorii będą miały wspólny 

prenowicjat w ramach współpracy miedzyinspektorialnej, przede wszystkim wtedy, gdy 

później mają również wspólny nowicjat. 

                                                           
405

 Por. DICASTERI PER LA FORMAZIONE E PER LA COMUNICAZIONE SOCIALE, Orientamenti per la 

formazione dei salesiani in comunicazione sociale. Contenuti e metodologie per le varie fasi formative 

[Ukierunkowania w odniesieniu do formacji salezjańkiej w dziedzinie komunikacji społecznej. Treści i metody 

działania na różnych poziomach formacji], Rzym 2006, 5. 
406

 Por. tamże. 



 130 

 Jest wskazane, aby prenowicjat znajdował się we wspólnocie salezjańskiej, która 

posiada zaangażowanie apostolskie; w ten sposób prenowicjuszowi daje się możliwość 

uczestniczenia w życiu i misji salezjańskiej. Prenowicjusz ma wtedy możliwość 

doświadczenia dwojakiego wymiaru wspólnoty: tego, które dokonuje się w grupie 

prenowicjuszy i ich formaterów oraz przeżywanego wspólnie z całą wspólnotą salezjańską. 

Także wtedy, gdy liczba prenowicjuszy jest niewielka, trzeba stworzyć warunki sprzyjające 

doświadczeniu życia wspólnotowego. 

 Prenowicjat nie może znajdować się w tej samej wspólnocie co nowicjat i 

postnowicjat. Może jednak być w tej samej wspólnocie co aspirantat, co więcej, jest to 

wskazane, ponieważ wpływa pozytywnie na ciągłość formacji między dwoma etapami i 

przyczynia się do spoistość w grupie formaterów. W przypadku dużej liczby prenowicjuszy 

jest dopuszczalne, że prenowicjat będzie stanowił autonomiczną wspólnotę, lecz wtedy 

koniecznie trzeba zadbać o możliwość doświadczenia apostolatu salezjańskiego; byłoby 

czymś pięknym, gdyby animowany był on przez wspólnotę salezjańską, do której należą lub 

znajdował się przy innej znajdującej się w bliskiej odległości. 

W każdym z tych przypadków prenowicjat musi zaoferować rzeczywiste doświadczenie 

wspólnoty salezjańskiej, intensywnie żyjącej wartościami charyzmatu. We wspólnocie niech 

będzie klimat otwartości i serdeczności, który buduje ducha rodzinnego i zaufanie. W tym 

samym czasie trzeba przyzwyczajać prenowicjuszy do stylu życia niezbyt wymagającego, 

dbając o to, aby pomieszczenia były proste i ubogie, troszcząc się o wspaniałomyślność, 

pracowitość i ofiarność, gdzie doświadcza się znaczenia radości i czerpie się satysfakcję z 

posiadania niczego więcej ponad to, co konieczne. To wszystko wymaga od samej wspólnoty 

salezjańskiej świadectwa takiego stylu życia. 

 

6.3.2. Grupa formaterów oraz towarzyszenie formacyjne i duchowe  

 

345. W tej fazie determinujące jest wykwalifikowane i systematyczne towarzyszenie 

formacyjne osobiste i wspólnotowe, a w szczególności towarzyszenie duchowe. 

Kiedy prenowicjat stanowi część salezjańskiej wspólnoty apostolskiej i dyrektor nie jest w 

stanie towarzyszyć z bliska formacji prenowicjuszy z powodu wielości zajęć, Inspektor 

wyznaczy jednego salezjanina jako bezpośrednio odpowiedzialnego za prenowicjuszy, 

którego nazywa się mistrzem prenowicjuszy, który może być wikariuszem wspólnoty, 

poświęca się on całkowicie sprawie ich formacji, realizując konkretny program formacyjny. 

Jest on kierownikiem duchowym dla prenowicjuszy, w sposób analogiczny do magistra 

nowicjuszy, który jest ich duchowym przewodnikiem. W dialogu ze swoim kierownikiem 

duchowym prenowicjusz uczy się mówić o sobie w zaufaniu, prowadzić osobisty program 

życia i wchodzić na drogę wzrostu.  

 Doświadczenie uczy, że odpowiedzialny za prenowicjuszy musi być odpowiednio 

przygotowany, przede wszystkim w dziedzinie psychologii rozwojowej i dynamiki rozwoju 

ludzkiego, oraz wiedzieć, jak powinna przebiegać formacja w życiu duchowym.  

 Mistrz prenowicjuszy współpracuje z grupą formaterów, którzy mogliby jeszcze mieć 

inne obowiązki we wspólnocie lub w dziele salezjańskim. Jest rzeczą ważną, aby wśród nich 

był przynajmniej jeden salezjanin koadiutor, co umożliwi prenowicjuszom bezpośrednie 

poznanie obydwu form powołania salezjańskiego. Już w aspirantacie rozpoczyna się 

prezentacja obydwu powołań do życia salezjańskiego; kontynuowana jest ona w 

prenowicjacie; decyzja o wyborze jednej z dwóch form powołania salezjańskiego dokonuje 

się później w nowicjacie. W grupie formaterów niech będzie również wyznaczony 

spowiednik, którym nie powinien być sam mistrz prenowicjuszy. „Formatorzy mogą 



 131 

współpracować z ekspertami nauk psychologicznych, którzy jednak nie mogą być częścią 

grupy formaterów”
407

. 

 Jak tylko jest to możliwe, formatorzy podążają za prenowicjuszami, rozmawiają z 

nimi, przeżywając wraz z nimi ten sam porządek dnia i różne jego doświadczenia oraz 

pomagając im w osiągnięciu odpowiedniej dojrzałości potrzebnej do podjęcia właściwej 

decyzji. Dąży się do tego, aby prenowicjusze przyjęli postawę aktywnej formacji, to znaczy, 

że staną się otwarci i komunikatywni oraz wezmą odpowiedzialność za własny proces 

formacyjny. Z tego też powodu, na początku prenowicjatu formatorzy porozmawiają z 

prenowicjuszami na temat znaczenia tego etapu formacji i treści zawartych w „Ratio”, które 

do niego się odnoszą, aby pomóc prenowicjuszom zaangażować się w sposób wolny i z 

przekonaniem we własną formację. Dlatego jest rzeczą konieczną przekazanie 

prenowicjuszom tego tekstu, który będzie towarzyszył im przez cały okres formacji. 

Formatorzy mają utrzymywać kontakt i działać w porozumieniu z magistrem 

nowicjuszy i z odpowiedzialnym za aspirantów, aby zapewnić niezbędną ciągłość formacji. 

Pogłębią oni znajomość „Kryteriów i norm” rozeznania powołania salezjańskiego, aby 

właściwie ocenić zdatność prenowicjuszy. 

 

 

6.4. ROZPOZNANIE POWOŁANIA I DOPUSZCZENIE DO NOWICJATU     

 

346. Prenowicjat nie jest jedynie czasem formacji, lecz także rozeznania. 

  

Prenowicjusz: 

 - jest wspierany w lepszym poznaniu siebie, w dokonaniu osobistego wyboru powołania, 

w indywidualnym przeżywaniu własnej formacji poprzez regularne spotkania i towarzyszenie 

duchowe z dyrektorem lub mistrzem prenowicjuszy; 

 - otrzymuje pomoc od spowiednika w Sakramencie Pojednania; 

 - zapoznaje się i pogłębia zrozumienie „Kryteriów i norm” rozeznania powołana 

salezjańskiego i przyswaja je wraz z kierownikiem duchowym, jako kryteria weryfikujące 

jego powołanie; 

 - pisze autobiografię, podczas której kierownik duchowy pomaga mu w lepszym 

zrozumieniu własnej historii życia i odczytaniu znaków Bożych jego powołania; 

 - dzieli się z kierownikiem duchowym swoim osobistym programem życia i wraz z nim 

go weryfikuje; 

 - bierze udział w rekolekcjach i miesięcznych dniach skupienia, które pomagają mu w 

pogłębieniu własnych motywacji powołaniowych; 

 - co trzy miesiące otrzymuje wyniki „scrutinium”, poprzez które formatorzy pomagają 

mu w zrozumieniu aspektów pozytywnych, w których widoczny jest jego wzrost oraz 

udzielają wskazówek w odniesieniu do obszarów, którym powinien poświęcić więcej 

wysiłku; 

 - pogłębia znajomość praktyczną obydwu form powołania salezjańskiego; 

 

Formatorzy ze swojej strony prowadzą w prenowicjacie działania uzupełniające w 

stosunku do prenowicjusza; w szczególności: 

 - utrzymują kontakt z salezjanami, którzy towarzyszyli mu wcześniej; 

 - poznają środowisko rodzinne i społeczne, z którego wywodzi się prenowicjusz; 

                                                           
407

 CONGREGAZIONE PER L’EDUCAZIONE CATTOLICA, Orientamenti per l’utilizzo delle competenze 

psicologiche nell’ammissione e nella formazione dei candidati al sacerdozio [Ukierunkowania w związku z 

używaniem kompetencji psychologicznych przy dopuszczeniach i w czasie formacji kandydatów do kapłaństwa], 

Rzym 29 czerwca 2008, n. 6. 



 132 

 - pomagają rodzinie w zaakceptowaniu i pozytywnym przyjęciu wyboru powołania 

dokonanego przez syna oraz włączają ich w jego dojrzewanie powołaniowe, ucząc 

uszanowania jego wolności
408

; 

 - pomagają w pogłębieniu znajomości kryteriów rozeznania między dwoma formami 

powołania zakonnego salezjanina; 

 

Okres formacyjny prenowicjatu osiąga swe cele rozeznaniowe, gdy: 

 - prenowicjusz zakończy swe poszukiwania powołaniowe i z pomocą formatorów czuje 

się utwierdzony w przekonaniu, że Pan powołuje go do życia salezjańskiego, myśli że jest do 

niego zdolny, jest gotów podjąć je i prosi o przyjęcie do nowicjatu, albo - alternatywnie - 

stwierdza, że nie jest powołany do życia salezjańskiego; 

 - Zgromadzenie Salezjańskie, poprzez wspólnotę lokalną i inspektorialną, akceptuje jego 

proces rozpoznawania, weryfikuje jego zdatność według „Kryteriów i norm” rozeznania 

powołania salezjańskiego i dochodzi do uzasadnionej pewności, że prenowicjusz przejawia 

autentyczne znaki powołania salezjańskiego i przedstawia zasadnicze rekwizyty, aby 

rozpocząć nowicjat. 

 

347. Dopuszczenia do nowicjatu dokonuje Inspektor na podstawie pozytywnych znaków, 

które potwierdzają zdatność prenowicjusza do życia salezjańskiego
409

: 

 - wystarczającego zdrowia;  

 - posiadanie podstawowej kultury ogólnej i zdolności intelektualnych pozwalających do 

bycia wychowawcą; 

 - pozytywnego doświadczenia dotychczasowego życia chrześcijańskiego i 

apostolskiego; 

 - przyjęcia przez prenowicjusza prawdziwej postawy formacji; 

 - umiejętności dokonywania wyborów na podstawie autentycznych motywacji oraz 

poczucia obowiązku i odpowiedzialności; 

 - prawa intencji; 

 - zdolności do życia we wspólnocie, w posłuszeństwie i wspaniałomyślnie, w duchu 

wiary; 

 - upodobanie w życiu prostym, pracowitość i chęć zaangażowania; 

 - pogodna i zrównoważona uczuciowość oraz odpowiedni rozwój zdolności do 

nawiązywania relacji; 

 - miłości do Księdza Bosko i do posłannictwa salezjańskiego, dobrych relacji z 

młodzieżą oraz szczególnej sympatii do młodzieży ubogiej. 

 
6.5. WSKAZANIA I NORMY PRAKTYCZNE 

 

348. Prenowicjat niech będzie usytuowany we wspólnocie odpowiednio do tego 

przygotowanej lub wspólnocie autonomicznej, nie może to być jednak wspólnota nowicjacka 

lub postnowicjacka. Tak samo jak inne działalności i dzieła w Inspektorii
410

, podobnie i 

lokalizacja lub przeniesienie okresu Pprenowicjatu jest zatwierdzane przez Księdza Generała 

wraz ze swoją Radą, w odpowiedzi na prośbę Inspektora i Rady Inspektorialnej. 

 

                                                           
408

 Cf. KGS 674. 
409

 Por. RO 90. 
410

 K 132 §2, K 165 § 5. 



 133 

349. „Przygotowanie bezpośrednie do nowicjatu zwyczajnie trwa jeden rok i niech nie 

będzie krótszy niż sześć miesięcy” 
411

. Niech on będzie poprzedzony dobrze przeżytym 

aspirantatem. 

 

350. Zwyczajnie w każdej Inspektorii niech będzie jeden prenowicjat; w przypadku 

konieczności posiadania więcej niż jednego prenowicjatu pozwolenia udziela Ksiądz Generał 

wraz ze swoją Radą; 

 

351. Dopuszczenia do prenowicjatu dokonuje Inspektor, do którego kandydat kieruje 

swe podanie. On zbiera, we współpracy z odpowiedzialnymi za towarzyszenie powołaniowe, 

we współpracy z samym kandydatem te dane i informacje, które pozwalają dostrzec znaki 

prawdziwego powołania salezjańskiego lub ewentualne przeciwwskazania. 

Aby zostać dopuszczonym do Prenowicjatu są oceniane zarówno wybór, jak i zdatność 

do salezjańskiego życia konsekrowanego w odniesieniu do „Kryteriów i norm”
412

 i z 

uwzględnieniem poziomu dojrzałości osoby i jej możliwości rozwoju. 

Rozpoczęcie prenowicjatu niech się ustala biorąc pod uwagę fakt, że Kodeks określa 

jako minimalny wiek dopuszczenia do nowicjatu ukończenie 17 lat
413

. 

 

352. Przed lub podczas prenowicjatu jest konieczne przeprowadzenie kontroli 

medycznej i egzaminu psychologicznego, który zweryfikowałby istnienie podstawy ludzkiej i 

spełnienie wymogów dotyczących zdatności zawartych w dokumencie „Kryteria i normy”, aby 

móc rozpocząć salezjańską drogę formacji, przy zachowaniu rozporządzenia kan. 220. 

Rezultaty kontroli medycznej i badań psychologicznych mogą być przekazane przez lekarza i 

psychologa Dyrektorowi Prenowicjatu i Inspektorowi, jeśli jeszcze przed kontrolą lekarską i 

badaniami psychologicznymi prenowicjusz dał im na piśmie pozwolenie „w celu rozeznania i 

w duchu koniecznej współpracy z odpowiedzialnymi za proces formacji”(CN 36). Taka zgoda 

musi być „uprzednia, wyraźna, przemyślana i wolna”.
414

  

 

353. Na tym etapie formacji nie rozpoczyna się studiów filozoficznych właściwych 

postnowicjatowi; jeśli jednak okoliczności jakiejś Inspektorii wymagają inaczej, trzeba 

poprosić o zgodę Księdza Generała. 

 

Dopuszczenia do nowicjatu 

 

354. „Kiedy kandydat czuje się wystarczająco przygotowany i dyspozycyjny, składa 

podanie o rozpoczęcie nowicjatu. Aby zostać dopuszczony, musi być wolny od przeszkód 

przewidzianych przez kanony 643-645 § 1, musi wykazać zdolności i dojrzałość konieczne, 

aby przedsięwziąć drogę salezjańską oraz mieć wystarczające zdrowie, aby móc zachowywać 

Konstytucje Zgromadzenia"
415

. 

                                                           
411

 KG21 270 i RO 88. 
412

 Por. Criteri e norme di discernimento vocazionale salesiano. Le ammisioni [Kryteria i normy rozpoznania 

powołania salezjańskiego. Dopuszczenia], Rzym 2000. 
413

 Por KPK, k. 643 § 1.1; 656.1; RO 90. 
414

 CONGREGAZIONE PER L’EDUCAZIONE CATTOLICA, Orientamenti per l’utilizzo delle competenze 

psicologiche nell’ammissione e nella formazione dei candidati al sacerdozio [Ukierunkowania w związku z 

używaniem kompetencji psychologicznych przy dopuszczeniach i w czasie formacji kandydatów do kapłaństwa], 

Rzym 29 czerwiec 2008, n. 12. 
415

 RO 90. 



 134 

 Ocena zdatności jest czyniona w odniesieniu do kryteriów i wskazówek udzielonych 

przez Zgromadzenie w Ratio i w dokumencie „Kryteria i normy”, biorąc pod uwagę 

przedstawione uwarunkowania, przeszkody i wymogi prawne.
416

  

 

355. Dopuszczenia do nowicjatu dokonuje Inspektor za zgodą swej Rady, po 

zasięgnięciu opinii Dyrektora wspólnoty prenowicjackiej z jego Radą
417

. Przełożeni, jeżeli 

uznają to za stosowne, mogą zażądać informacji, nawet pod przysięgą
418

. Mistrz 

prenowicjuszy niech pozna warunki rodzinne prenowicjuszy, aby zaprezentować je 

Inspektorowi. 

 

 

356. Do ewentualnego przyjęcia kandydatów, którzy z własnej woli odeszli lub zostali 

usunięci z seminarium albo z Instytutu Zakonnego
419

, obowiązkowe jest poproszenie o 

odpowiednią wcześniejszą opinię na piśmie. Szczególnie, oprócz dokumentów wymienionych 

w kan. 241 § 2
420

, należy żądać, „pod poważnym obowiązkiem"
421

, również „deklaracji 

odpowiedniego przełożonego, przede wszystkim odnośnie do przyczyny wydalenia lub 

odejścia"
422

. 

Z naszej strony mamy obowiązek udostępniania analogicznych informacji innym 

Instytutom lub seminariom. Takie informacje muszą respektować sprawy dotyczące sumienia, 

prawo podmiotów do dobrego imienia i ochrony własnej intymności
423

, ale równocześnie nie 

mogące względu na dobro osób i Kościoła ukrywać lub fałszować prawdziwego stanu rzeczy. 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
416

 Por. Criteri e norme di discernimento vocazionale salesiano. Le ammisioni [Kryteria i normy rozpoznania 

powitania salezjańskiego. Dopuszczenia], dok. cyt., 114-116. 
417

 K 108. 
418

 por KPK, k: 645 § 4 
419

 por. CEC, L'ammissione al seminario di candidati provenienti da altri seminari o famiglie religiose 

[Przyjmowanie do seminarium kandydatów pochodzących z innych seminariów lub rodzin zakonnych], Rzym 

1996. 
420

 Chodzi o zaświadczenia chrztu i bierzmowania, i inne wymagane dokumenty według rozporządzeń Ratio 

formacyjnego kapłańskiego (KPK, k. 241 § 2). 
421

 Por. RFIS 39. 
422

 KPK, k. 241 § 3 
423

 Por. KPK, k. 220. 



 135 

ROZDZIAŁ SIÓDMY 

 

 

NOWICJAT 

 

 

 

7.1  NATURA I CEL 

 

357. Nowicjat jest początkiem salezjańskiej praktyki życia zakonnego jako naśladowanie 

Chrystusa
424

. 

“Nowicjat zmierza ku temu, żeby nowicjusze dokładniej rozpoznali Boże powołanie i 

to właściwe danemu instytutowi, by doświadczyli sposobu życia instytutu, uformowali umysł 

i serce jego duchem, a także by można było potwierdzić ich zamiar i zdatność”
425

. 
 

W tym okresie, z pomocą mistrza i wspólnoty, nowicjusz:  

  – uczy się przeżywać salezjański wymiar życia konsekrowanego apostolskiego 

bardziej bezpośrednio w aspekcie doświadczenia religijnego: pogłębia motywacje swojego 

wyboru, zdobywa mentalność wiary i interioryzuje wartości salezjańskie; 

  – weryfikuje swoją zdatność do życia salezjańskiego w taki sposób aby dać samemu 

sobie i wspólnocie możliwość osiągnięcia pewności moralnej pozytywnie potwierdzonej; 

  – ukierunkowuje nieustannie swoje życie jako dar samego siebie Bogu w służbie 

młodzieży, według ducha ks. Bosko i stara się o tę łaskę jedności, która łączy kontemplacje i 

działanie apostolskie; 

  – przygotowuje się do całkowitego ofiarowania się Bogu w sposób świadomy i wolny 

w pierwszej profesji, wchodząc na drogę formacji, która trwa całe życie. 

 

 

 

7.2  DOŚWIADCZENIE FORMACYJNE  

 

358. Formacja realizowana w nowicjacie jednoczy w sposób stopniowy wiedzę z praktyką i 

propozycje wspólnotową z towarzyszeniem indywidualnym, tak, że przekazane treści stają 

się “doświadczeniem” i będą zasymilowane w sposób personalistyczny. W ten sposób 

nowicjusz identyfikuje się stopniowo z powołaniem salezjańskim. 

 

Propozycja formacyjna nowicjatu obejmuje różne wymiary formacji salezjańskiej, ale 

szczególne miejsce daje formacji duchowej i pogłębieniu charyzmatu. 

 

 

7.2.1  Wymiar ludzki 
 

359. Nowicjusz pogłębia znajomość i akceptację samego siebie, dba o panowanie nad sobą 

i umiarkowanie, wzmacnia zdolność umotywowanych wyborów i jest dyspozycyjny do pracy. 

Dba o swój udział w życiu wspólnotowym, doskonaląc zdolność przystosowania i 

relacji między osobowych naznaczonych serdecznością i darmowością. 

                                                           
424

 Cfr C 110. Vedi proposta di celebrazione per l’inizio del noviziato nel Rituale della professione religiosa, 

Società di San Francesco di Sales, Roma 1989, capitolo I, L’ammissione alla vita religiosa. 
425

 Can. 646 



 136 

Dba o dobre wychowanie, zdolność dialogu, akceptacji różnic, życia z optymizmem i 

umiejętności dania swoich talentów w służbie wspólnoty. 

Jest rzeczą ważny, aby mistrz i ekipa formacyjna dawały możliwość ”przestrzeni” 

odpowiedzialności i wolności ażeby nowicjusz skonfrontował samego siebie, swoją 

autonomię osobistą, swoją zdolność współpracy i miał możliwość przeprowadzenia refleksji 

nad dokonanymi wyborami. 

 

 

7.2.2  Wymiar duchowy 

 

7.2.2.1 KONFIGURACJA DO CHRYSTUSA W PERSPEKTYWIE “DA MIHI 

ANIMAS” 
 

360. Jest to wymiar, który charakteryzuje nowicjat. 

Towarzyszy się nowicjuszowi na drodze konfiguracji do Chrystusa, apostoła Ojca i Dobrego Pasterza, 

którego odkrywa w ks. Bosko, który ofiarował swoje życie dla młodzieży
426

. Chodzi na drogę naśladowania 

Chrystusa posłusznego, ubogiego i czystego w jedności i harmonii z charyzmatem salezjańskim.  

Dzięki łasce Ducha Świętego poszukuje prawdziwej i własnej identyfikacji z 

Chrystusem: “Nie zapominajcie, że to wy właśnie w bardzo szczególny sposób możecie i 

powinniście głosić, iż nie tylko należycie do Chrystusa, ale staliście się Chrystusem”
427

. To 

oznacza, że osoba nowicjusza w całości zostaje zaangażowana w proces nawrócenia i 

przemiany ewangelicznej. 

W wysiłku ascetycznym, który podejmuje nowicjusz doświadcza radości, że 

Chrystus jest centrum jego życia i że może dzielić Jego uczucia. Chodzi tu o auto-

trascendencje, poprzez którą osiąga on swoją prawdziwą realizacje osobistą w Chrystusie
428

. 

 
To pogłębienie Chrztu i konfiguracja do Chrystusa w perspektywie “da mihi animas” wyraża się w 

pełni w profesji zakonnej i w życiu konsekrowanym. 

 

 

7.2.2.2 ASYMILACJA CHARYZMATU SALEZJAŃSKIEGO I IDENTYFIKACJA Z ZAŁOŻYCIELEM 

 
361. Formacja zmierza do oczyszczenia i umocnienia początkowego zachwytu ks. Bosko i życiem 

salezjańskim i urzeczywistnienia go poprzez proces asymilacji charyzmatu salezjańskiego wyrażonego w 

Konstytucjach. 

Nowicjusz jest prowadzony do doświadczenia duchowego, które skupia się na oryginalnym sposobie 

bycia i działania i wyraża się w charakterystycznych postawach: silne przeświadczenie o misji salezjańskiej 

wśród ubogiej młodzieży, szczególny styl modlitwy i życia braterskiego we wspólnocie, jednym słowem 

specyficzny sposób przeżywania konsekracji. 

 

362. Nowicjusz pogłębia szczególne doświadczenie Boga uczynione przez ks. Bosko, weryfikuje motywacje, 

które skłaniają go do podjęcia życia konsekrowanego salezjańskiego i uczy się zachowania równowagi 

pomiędzy dążeniem do ideału a konkretną sytuacja wspólnoty. Ma głęboki i poważny kontakt ze źródłami 

doświadczenia charyzmatycznego. 

 

Przygotowuje się do bycia częścią Zgromadzenia, kultywuje jedność ze swoja Inspektorią i otwiera się 

na rzeczywistość Rodziny Salezjańskiej. Poprzez znajomość ich historii i informacje o bardziej znaczących 

wydarzeniach, uświadamia sobie różnorodność powołań w Rodzinie Salezjańskiej i w ten sposób wzrasta 

przynależność do niej. 

 

 

 

                                                           
426

 Cfr C 196 
427

 VC 109 
428

 Cfr C 22 



 137 

7.2.2.3 DOŚWIADCZENIE ŻYCIA BRATERSKIEGO 

 

363. To we wspólnocie nowicjusz zdobywa ducha salezjańskiego, który jest 

rzeczywistością komunikowaną przez życie
429

.  

Przyjmuje swoich braci w duchu wiary
430

 i otwiera się na komunikacje i służbę. Życie 

codzienne ofiaruje liczne okazje do wzrastania w miłości braterskiej, cierpliwości i 

przezwyciężania trudności w relacjach międzyosobowych. Wzrasta w konkretnej miłości do 

wspólnoty i wie, że po mimo różnorodności i uchybień braci istnieje ona z inicjatywy Boga. 

Włącza się w nią z prawdziwą postawą uczestnictwa, radości rodzinnej, odkrywając w niej 

obecność Pana
431

.  

 

 

7.2.2.4 WPROWADZENIE DO MODLITWY KTÓRA OBEJMUJE CAŁE ŻYCIE 

 

364. Nowicjat stwarza klimat i środowisko skupienia, które sprzyja dialogowi z 

Bogiem. Zapewnia również odpowiednie ukierunkowania, regularność czasu i znajomość 

różnych sposobów modlitwy. Przedstawia się więc jako prawdziwa szkoła modlitwy.  

 Nowicjusz znajduje dużą pomoc jeśli wspólnota nowicjacka ma dobry program 

modlitwy prostej, dynamicznej radosnej i kiedy daje możliwość różnej modlitwy w małych 

grupach, z młodzieżą i osobami świeckimi. 

 

Podczas nowicjatu nowicjusz zostaje wychowany: 

  – do pokochania Słowa Bożego i do postawy słuchania go; 

  – do zrozumienia i pokochania liturgii jako modlitwy Chrystusa i Kościoła i jako 

drogi życia duchowego; 

  – do przeżywania Eucharystii jako codzienny akt swojego życia i wspólnoty 

salezjańskiej, “przeżywany jako święto liturgii życia”,
432

 do celebracji regularnej i głębokiej 

Sakramentu Pojednania, do odkrycia bogactwa Liturgii Godzin i do modlitwy psalmami 

Kościoła; 

  – do praktyki modlitwy osobistej i do jej potrzeby jako autentycznego oddechu duszy; 

jest rzeczą ważną aby nowicjusz zdobył umiejętność medytacji, która będzie towarzyszyła mu 

przez całe życie; 

  – do umiejętności osobistego kroczenia w życiu duchowym. 

 

Ta droga modlitwy pomoże mu żyć w “jedności z Bogiem” i uświęcenia działalności 

każdego dnia. Nowicjusz przechodzi w ten sposób od rytmu modlitwy do ducha modlitwy, 

który łączy całą egzystencję i czyni z niego życie w Duchu. 

 

 

 

 

7.2.3  Wymiar intelektualny 

 

365. “Naukę w czasie nowicjatu należy prowadzić poważnie, zgodnie z programem 

określonym w ogólnej strukturze studiów; jej głównym zadaniem jest wprowadzenie w 

misterium Chrystusa, aby nowicjusz, poprzez kontakt ze Słowem Bożym, rozwinął głębsze 

                                                           
429

 Cfr R 85 
430

 Cfr C 50 
431

 Cfr C 52 
432

 C 88 



 138 

życie wiary i przeniknięte miłością poznanie Boga. Należy również pogłębić teologię życia 

zakonnego i studiować Konstytucje, życie Księdza Bosko i naszą tradycję.”
433

. Należy 

przedstawić znaczące aspekty historii Zgromadzenia, wizję Rodziny Salezjańskiej i Ruchu 

Salezjańskiego. 

Nauka pomoże nowicjuszowi oświecić własną wiarę, zrozumieć powołanie 

salezjańskie, umocnić przekonania, wzrastać do całkowitego daru z siebie
434

 i wziąć 

odpowiedzialność za postawy i opcje. Przewidziany program studiów zmierza do umocnienia 

drogi dojrzałości duchowej i ma w centrum poznanie Konstytucji. 

Podczas nowicjatu należy zachęcać do lektury dzieł duchowości i jest zalecana nauka 

języków, w szczególności tych wymaganych poprzez sytuacje w Inspektorii i języka 

włoskiego. Pozostaje on elementem komunikacji dla Zgromadzenia, znajomości źródeł, 

lekturą dokumentów, łącznością z przełożonymi i kontaktem podczas międzynarodowych 

sympozji.  

 

 

7.2.4  Wymiar wychowawczo-duszpasterski 

 

366. Cały nowicjat jest przeżywany w perspektywie powołania apostolskiego, w 

żarliwości “da mihi animas”, w dyspozycyjności służeniu młodzieży, w przyjęciu 

posłannictwa Zgromadzenia. Praca na rzecz Królestwa, świadectwo Ewangelii, poczucie 

Kościoła, zapał misyjny charakteryzują doświadczenie nowicjatu. Nie może zabraknąć 

informacji i refleksji o sytuacji młodzieży, szczególnie tej ubogiej, o duszpasterstwie w 

Inspektorii i o doświadczeniu i ukierunkowaniu Zgromadzenia na polu posłannictwa i misji. 

Wrażliwość na potrzeby świata, szczególnie młodzieży jest bodźcem powołaniowym, 

podtrzymuje modlitwę, staje się współuczestnictwem. I właśnie w perspektywie posłannictwa 

nowicjusz dba o swoje talenty i rozwija swoje możliwości.  

 

367. “Osadzona w rzeczywistości społecznej i apostolskiej”
435

, wspólnota nowicjacka 

wyraża swoją miłość duszpasterską w służbie Królestwu poprzez różne doświadczenia 

wychowawcze i duszpasterskie które dają nowicjuszowi możliwość:  

  – wzrostu jako osoba, znajomości własnych talentów dla życia i posłannictwa 

salezjańskiego; 

  – nauczenia się praktyki Systemu Prewencyjnego; 

  – zdobycia umiejętności działania i kontemplacji w “łasce jedności”; 

  – poznania i doświadczenia rzeczywistości świata młodzieży, szczególnie tej ubogiej. 

 

Poprzez działalność wychowawczą i duszpasterską nowicjusz uczy się czynienia 

wszystkiego z miłości do Chrystusa, będąc obecnym wśród młodzieży, współuczestnicząc z 

osobami świeckimi, odkrywając radość z poświęcenia się dla innych. 

Te doświadczenia charakteryzują się swoją prostotą i jakością, dobrą programacją i 

przygotowaniem, stylem wspólnotowym, obecnością przewodnika, który towarzyszy i 

refleksją nad podjętym działaniem. 

 

 

 

 

  

                                                           
433

 R 91 
434

 Cfr C 110 
435

 R 89 



 139 

7.3  NIEKTÓRE WARUNKI FORMACYJNE 

 

7.3.1  Wspólnota i środowisko 

 

368. Wspólnota nowicjacka ułatwia jedność wartości religijnych i salezjańskich wtedy 

gdy jest è “wzorem życia opartego na wierze i zasilanego modlitwą, gdzie ewangeliczna 

prostota, radość, przyjaźń i wzajemne poszanowanie tworzą klimat zaufania i uległości”
436

. W 

niej relacjie między nowicjuszami a profesami są przeżywane w klimacie naturalności, i ich 

formacja jest wynikiem wspólnej pracy wspólnoty formacyjnej zdolnej do komunikowania 

wartości charyzmatu poprzez życie. 

 

Inspektoria, świadoma swojej odpowiedzialności, zatroszczy się o personel i 

odpowiednie środki potrzebne do realizacji celów formacyjnych nowicjatu. 

 

Organizacja nowicjatu jest kierowana jedynym fundamentalnym kryterium: 

środowisko i jego struktury muszą być zdolne przekazać autentyczną formację salezjańską, i 

doprowadzić nowicjuszy do przyjęcia celów nowicjatu i do interioryzacji treści. 

Mając na uwadze cele nowicjatu jest pożądane żeby jego umiejscowienie było w 

rzeczywistości duszpastersko znaczącej
437

. 

Są pożyteczne również wszystkie okazje kontaktu, dzielenia duchowości i współpracy 

między Instytutami zakonnymi  respektując specyfikę życia wspólnotowego i proces 

formacyjny każdego z Instytutów. 

  

 

7.3.2  Mistrz nowicjuszy i formatorzy  

 

369. “Mistrz nowicjuszów jest kierownikiem duchowym, który koordynuje i ożywia całą 

działalność formacyjną nowicjatu”
438

. Nowicjusz od początku nowicjatu “powierza się 

kierownictwu mistrza”
439

, otwiera mu swoje serce z ufnością i szczerością, przyjmuje jasną 

postawę formacyjną i współpracuje z odpowiedzialnością. 

  

Głównym zadaniem mistrza nowicjuszy, któremu towarzyszą inni formatorzy, jest 

uczynienie z nowicjatu prawdziwej wspólnoty wychowującej, która towarzyszy każdemu 

nowicjuszowi w osobistym doświadczeniu formacyjnym i salezjańskiej tożsamości oraz żyje 

w stylu i duchu Systemu Prewencyjnego, otwarta na salezjańską rzeczywistość inspektorialną. 

Systematycznie prowadzone konferencje, słówka wieczorne, osobiste i regularne 

rozmowy, spotkania poświęcone programacji, weryfikacji i dzieleniu to niektóre środki do 

jego dyspozycji. 

 

370. Mistrz posiada zdolność dialogu i dobroci w kontaktach aby wzbudzać ufność; 

okazuje przylgnięcie do ks. Bosko i Zgromadzenia, zapał apostolski, umiejętność pracy w 

ekipie i tworzenia klimatu rodzinnego. 

Pobudza współodpowiedzialność między formatorami, którzy wnoszą swój szczególny 

wkład według ich funkcji i są włączeni w rozeznanie powołania i decyzje. Troszczy się o 

relacje z odpowiedzialnymi za prenowicjat i postnowicjat.  

 

                                                           
436

 C 110 
437

 Cfr R 89 
438

 C 112 
439

 C 111 



 140 

Dostosowuje się do sytuacji każdego nowicjusza, starając się poznać jego środowisko, 

otrzymane wychowanie w rodzinie i doświadczenie wcześniejszego życia. Pozostawia 

wystarczającą przestrzeń aby nowicjusze mogli wyrazić się w sposób spontaniczny i jest 

zdolny do głębszego rozeznania. 

 

 

7.4  ROZEZNANIE I DOPUSZCZENIE DO PIERWSZEJ PROFESJI 

 

7.4.1  Czas rozeznania 
 

371. Rok nowicjatu jest czasem intensywnego rozpoznania powołania, realizowanego w 

klimacie wiary, szczerej otwartości i systematycznego towarzyszenia. Wchodząc stopniowo w 

doświadczenie salezjańskiego życia konsekrowanego, nowicjusz ocenia swoją sytuację wobec 

Boga: miejsce, jakie Jezus zajmuje w jego życiu, asymilację wartości powołaniowych, 

motywacje, proces formacji; w towarzystwie magistra i z pomocą wspólnoty osiąga stopień 

spokoju duchowego i jasności odnośnie do woli Bożej względem swojej osoby. 

Znaczącymi momentami tego procesu są także okresowe weryfikacje, a przede 

wszystkim końcowe rozpoznanie, które angażują przede wszystkim nowicjusza. Są to 

momenty konfrontacji pomiędzy osobą nowicjusza i jego konkretnym doświadczeniem 

każdego dnia – z jednej strony, z tożsamością salezjańską, rekwizytami i motywacjami, aby 

nią żyć – z drugiej strony. 

Szczególnie ważne jest, aby magister pomógł każdemu nowicjuszowi w rozpoznaniu 

obu form salezjańskiego powołania konsekrowanego, aby przed złożeniem prośby o 

dopuszczenie do ślubów mógł wybrać opcję salezjanina koadiutora lub salezjanina 

kapłana/diakona stałego. Zwłaszcza chodzi tu o rozpoznanie, przy uwzględnieniu innych 

kryteriów, czy w pracy wychowawczo-duszpasterskiej wśród młodzieży nowicjusz skłania się 

bardziej ku „wartościom właściwym mu jako laikowi, co czyni go w szczególny sposób 

świadkiem Królestwa Bożego w świecie, bliskim młodzieży i rzeczywistościom świata 

pracy”
440

 czy też w kierunku „posługi, która go czyni znakiem Chrystusa Pasterza, zwłaszcza 

przez głoszenie Ewangelii i sprawowanie sakramentów”
441

.  
 

 

7.4.2  Profesja czasowa 

 

372. Nowicjusz zostaje dopuszczony do pierwszej profesji przez Inspektora za 

zgoda swej Rady, wysłuchawszy zdania dyrektora wspólnoty i jego Rady
442

. 

 

Profesja zakonna potwierdza publicznie początek przymierza, które Bóg, Kościół i 

wspólnota zawieraja z nowo konsekrowanym. 

To Bóg konsekruje  a nowicjusz odpowiada ofiarując całego siebie Bogu w życiu 

salezjańskim. Wspólnota uznaje go za zdolnego do realizacji tego powołania i przyjmuej go 

jako brata. 

  Kościół, w swoim doświadczeniu, ustanowił okres profesji czasowej podczas którego 

zakonnik wzrasta w dojrzałości i weryfikuje swoje konkretne umiejętności na podstawie 

przeżytego charyzmatu aby móc dokonać wolnego, odpowiedzialnego i definitywnego 

wyboru. 

                                                           
440

 Konst. 45. 
441

 Konst. 45. 
442

 Cfr C 108 



 141 

Kandydat przyjmując całym sercem dyspozycje Kościoła składa profesję czasową ale 

z pragnieniem ofiarowania się całkowitego na całe życie, ponieważ wie że “nie daje się 

własnego życia Chrystusowi “na próbę””
443

. 

 
 

 

UKIERUNKOWANIA I NORMY PRAKTYCZNE 
 

373. “Do ważności nowicjatu wymaga się, by był odbywany w domu prawnie do tego 

przeznaczonym”
444

. W kompetencji Przełożonego Generalnego za zgodą swojej Rady leży 

erygowanie lub zamknięcie domu nowicjatu, zatwierdzenie jego przeniesienia albo 

umiejscownienie go przy innej odpowiedniej wspólnocie
445

. Te działania muszą być 

przeprowadzone zgodnie z prawem kanonicznym to znaczy dokonane pisemnym dekretem. 

 

374. “Dom przeznaczony na nowicjat powinien być osadzony w rzeczywistość społeczną 

i apostolską. Jeśli okoliczności za tym przemawiają, nowicjat można umieścić przy innej 

odpowiedniej wspólnocie”
446

. Osadzenie w rzeczywistości, mając na uwadze cele formacyjne 

tego okresu, może ubogacić doświadczenie, utrzymuje formację w kontakcie z rzeczywistością 

i daje przestrzeń do realizacji wymaganej praktyki duszpasterskiej
447

. 

 

375. Inspektor pod którego jurysdykcją jest dom nowicjatu “może zezwolić, aby zespół 

nowicjuszy przebywał przez pewien okres czasu w innym domu instytutu, przez niego 

oznaczonym”
448

. Gdyby wybrany dom był na terenie innej Inspektorii musi być zgoda 

tamtejszego Inspektora. Określa się: 

  – że oznaczenie domu następuje dekretem pisemnym; 

  – że razem z nowicjuszami musi być mistrz i formatorzy; 

  – że czas pobytu musi być jasno określony w dekrecie; 

  – że dom zakonny musi być salezjański i kanonicznie erygowany
449

. 

 

376. Kandydat może odbywać nowicjat w innym domu zachowując następujące 

warunki: 

  – w szczególnych przypadkach i jako wyjątek tylko za zezwoleniem Prełożonego 

Wyższrgo i za zgodą jego Rady; 

  – pod opieką doświadczonego salezjanina, który działa w zastępstwie mistrza, który 

jest mianowany przez Inspektora za zgodą swojej Rady i zatwierdzony następnie przez 

Przełożonego Wyższego
450

; 

  – w domy salezjańskim kanonicznie erygwanym. 

 

377. Mistrz nowicjuszy “jest profesem wieczystym, mianuje go inspektor za zgodą swej 

Rady i po zatwierdzeniu przez Przełożonego Generalnego”
451

. “Pozostaje na stanowisku trzy 

                                                           
443

 PI 55 
444

 Can. 647 § 1; cfr C 111  
445

 Cfr C 132 § 1.3; can. 647 § 1 
446

 R 89 
447

 Cfr R 86; can. 652 § 5 
448

 Can. 647 § 3 
449

 Cfr ibid 
450

 Cfr C 111.165 § 3; can. 647 § 2 
451

 C 112; cfr can. 651 § 1 



 142 

lata i może być ponownie potwierdzony”
452

. Potwierdzenie Przełożonego Wyższego jest 

konieczne na pierwsze trzechlecie jak i na następne
453

. 

 

378. W domach nowicjackich przeznaczonych wyłącznie do formacji jest wskazane aby 

mistrz nowicjuszy był również Dyrektorem. W innych przypadkach Inspektor zapewni warunki 

w których mistrz i dzieło – jeśli on jest Dyrektorem lub nie– były najbardziej odpowiednie do 

realizacji celów nowicjatu
454

. 

Ekipa formacyjna niech będzie liczna i o odpowiednich kwalifikacjach. Należy zadbać o 

różnorodność zadań i osób, w szczególności, o obecność koadiutorów  wśród współbraci 

Formatorów. 

379. “Nowicjat, zgodnie z przepisami prawa,
 
trwa dwanaście miesięcy. Rozpoczyna się, 

gdy kandydat, przyjęty przez inspektora, wstępuje do domu nowicjackiego, kanonicznie 

erygowanego i powierza się kierownictwu mistrza. Nieobecność przekraczająca trzy miesiące, 

czy to ciągła, czy przerywana, powoduje nieważność nowicjatu. Nieobecność przekraczająca 

piętnaście dni, powinna być uzupełniona”
455

. Dla obliczenia czasu należy odnieść się do 

prawa ustanowionego w KPK
456

.  

 

380. “W szczególnych przypadkach Inspektor może przedłużyć nowicjat jednak nie 

powyżej sześciu miesięcy według kanonu 653”
457

. 

 

381. “Nowicjusze niech odprawią rekolekcje na początku nowicjatu w czasie, jaki uzna 

się za bardziej odpowiedni oraz przed złożeniem ślubów”
458

. 

 

382. “Doświadczenia duszpasterskie” niech kierują się wyżej wskazanymi zasadami
459

. 

Niech będą realizowane z kryterium stopniowości i według charakteru początkowego 

nowicjatu; niech będą przygotowane i we właściwy sposób poddane weryfikacji we 

wspólnocie nowicjackiej
460

. Mistrz jest pierwszym odpowiedzialnym za doświadczenia 

duszpasterskie. 

 

383. Podczas nowicjatu należy przerwać studia (również filozoficzne czy teologiczne), 

nawet jeśli przygotowują do osiągnięcia tytułów akademickich albo są bezpośrednim 

przygotowaniem do zawodu lub apostolatu
461

. 

“Naukę w czasie nowicjatu należy prowadzić poważnie, zgodnie z programem 

określonym w ogólnej strukturze studiów; jej głównym zadaniem jest wprowadzenie w 

misterium Chrystusa […]; należy również pogłębić teologię życia zakonnego i studiować 

Konstytucje, życie Księdza Bosko i naszą tradycję”
462

. 

 

                                                           
452

 C 112 
453

 Cfr ACS 276 pag. 76 
454

 Ibid 
455

 C 111; cfr Elementi giuridici e prassi amministrativa nel governo dell’Ispettoria, Roma 1987 55-56; si citerà 

Elementi giuridici 
456

 Cfr can. 201 § 1; 202 § 2; 203 § 1.2 
457

 R 93 
458

 R 92 
459

 Cfr precedenti n. 198-199. 202-204 
460

 Cfr R 86; ACS 276, pag. 81 
461

 Cfr ACS 276, pag. 77  
462

 R 91 



 143 

384. Co trzy miesiące magister razem z Radą Domu niech przeprowadza uważną 

weryfikację dojrzałości powołaniowej każdego z nowicjuszy. Nowicjusze niech będą 

wychowywani do dokonywania ciągłego rozpoznania w celu zrozumienia woli Bożej i 

oczyszczenia własnych motywacji.  

Poza tym, niech każdy z nowicjuszy przeprowadzi wraz z magistrem rozpoznanie 

dotyczące obu form salezjańskiego powołania konsekrowanego, wykorzystując zwłaszcza 

„Kryteria i normy” (artykuły 84-87). Przed złożeniem prośby o dopuszczenie do pierwszych 

ślubów niech każdy z nowicjuszy wyjaśni swoje własne ukierunkowanie powołaniowe 

dotyczące salezjanina koadiutora lub salezjanina kapłana/diakona stałego. Ten wybór 

powołaniowy musi być definitywny, dla wszystkich, przed formacją specyficzną po asystencji 

lub przed profesją wieczystą, gdyby ta poprzedziła formację specyficzną
463

. 

Aby ułatwić konkretne rozpoznanie i nadać odpowiednie znaczenie salezjańskiemu 

powołaniu konsekrowanemu, jeśli jest w zwyczaju nakładanie sutanny w czasie nowicjatu, 

niech to zostanie przeniesione na jego zakończenie. 

 

385. “W czasie nowicjatu, nowicjusz może swobodnie opuścić Instytut”
464

. 

Ewentualne wydalenie nowicjusza, podczas trwania nowicjatu lub przed zakończeniem, 

należy do Inspektora tej Inspektorii na terenie, której znajduje się nowicjat
465

; jeśli nowicjusz 

przynależy do innej Inspektorii jest wskazane wcześniejsze poinformowanie Inspektora. 

 

Profesja 

 

386. Prośba o dopuszczenie do pierwszej profesji, respektując formę osobistą, powinna 

zawierać następujące wspólne elementy: 

  – znajomość aktu publicznego, który pragnie się uczynić; 

  – intencja zaangażowania się na całe życie; 

  – wolność w wykonaniu tego aktu
466

; 

  – wzmianka o uczynionym rozeznaniu i o opinii uczynionej przez kierownika 

duchowego lub spowiednika; 

  – wskazanie ukierunkowani powołania salezjańskiego jako salezjanin kapłan lub 

salezjanin koadiutor. 

 

387. Kandydat zostanie dopuszczony do złożenia profesji czasowej po złożeniu 

podania i uznaniu go za zdatnego.
467

  

“Przełożeni opierają swój sąd na danych pozytywnych, potwierdzających zdatność 

kandydata, mając na uwadze przede wszystkim wymogi prawa kanonicznego”
468

. Nie 

wystarczy tylko nieobecność elementów negatywnych albo problematycznych. Należy 

rozróżnić wyraźnie proces dojrzewania od nieprzydatności do salezjańskiego życia 

zakonnego. Ci którzy nie dają nadziei, aby w przyszłości byli dopuszczeni do ślubów 

wieczystych niech nie będą dopuszczeni do ślubów czasowych
469

. 

 

388. Warunki co do ważności nowicjatu są wymienione w kanonie 656: 

                                                           
463

 W “Kryteriach i normach” w artykule 7 czytamy: “Byłoby dobrze, aby wybór powołania był jasny już przy 

pierwszej profesji, a w każdym razie przed rozpoczęciem formacji specyficznej i profesją wieczystą”. 
464

 R 93; can. 653 § 1 
465

 Cfr R 90; can. 653 § 1.2 
466

 Cfr C 108 
467

 Cfr R 93; can. 653 § 2 
468

 C 108; cfr can. 657 § 1 
469

 Cfr CGS 697b 



 144 

  – ukończony osiemnasty rok życia
470

; 

  – nowicjat został odbyty ważnie; 

  – dopuszczenie dokonane w sposób wolny; 

  – profesja złożona publicznie w całkowitej wolności; charakter publiczny wymaga 

obecności prawowitego przełożonego albo jego delegata, który przyjmuje profesję w imieniu 

Kościoła według kanonu 1192 § 1, i dwóch świadków jako dowód prawny jej złożenia; 

  – przyjęcie osobiste ze strony prawowitego  przełożonego lub jego delegata. 

“Należy ściśle przestrzegać wszystkich zaleceń prawa kanonicznego dotyczących 

warunków ważności i trwania profesji”
471

. 

 

389. Okres ślubów czasowych jest przeznaczony na osiągnięcie dojrzałości 

salezjańskiej duchowości wymaganej przez śluby wieczyste. Normalnie okres net trwa sześć 

lat.
472

  

Inspektor, mając na uwadze dojrzałość ludzką i inne kryteria formacyjne może ten czas 

przedłużyć ale nie powyżej dziewięciu lat
473

.   

 

390. “W pierwszym trzechleciu składa się profesję na trzy lata lub na jeden rok, w 

drugim zwyczajnie na trzy lata”
474

. Nie ma przeciwwskazań aby była składana co dwa lata. 

Wybór między różnymi możliwościami musi opierać się na motywach formacyjnych, mając na 

uwadze stopniowość i powagę zaangażowania. Decyzja zależy od prośby nowicjusza albo 

profesa czasowego i Inspektora, który go dopuszcza. 

 

391. Celebracja pierwszej profesji podporządkowanej uroczystości z jaką się 

celebruje profesję wieczystą, niech zachowuje ton umiarkowany
475

. 

 

392. Odnowienie profesji czasowej będzie miało miejsce po upływie czasu, na jaki 

profesja została złożona.
476

. Dokładną datą upływu czasu jest następny dzień, w którym 

profesja była złożona  

Odnowienie powinno być celebrowane “bez uroczystych ram”
477

, jednak w 

świadomości zaangażowania jakie wynikają. 

 

393. Strój zakonny jaki noszą przyszli kapłani jest stosowne do przepisów kościołów 

lokalnych krajów w których żyją. Te dyspozycje są ważne również w okresie w jakim zaczną 

go nosić. 

Salezjanie koadiutorzy i kandydaci do święćeń kapłańskich, kiedy nie przyjęli jeszcze 

stroju zakonnego, niech mają troskę o strój skromny i godny tak jak polecał ks. Bosco
478

.  

 

                                                           
470

 Cfr can. 656 § 1 
471

 PI 57; cfr can. 655-657 
472

 Cfr Il progetto di vita dei Salesiani di Don Bosco, pag. 766-768 
473

 Cfr C 117 
474

 C 113 
475

 PI 56; cfr Congregazione per il Culto Divino, Ordo professionis religiosae 5, nota 24. Per la celebrazione 

salesiana della professione temporanea e perpetua vedi Rituale della professione religiosa, Società di San 

Francesco di Sales, Roma 1989 
476

 Cfr can. 657 § 1; Elementi giuridici e prassi amministrativa nel governo dell’Ispettoria, Roma 1987; ISM, 

App. 64 
477

 PI 56 
478

 Cfr C 62 



 145 

394. Powtórne przyjęci do Zgromadzenia kto wcześniej opuścił go zgodnie z 

prawem na koniec nowicjatu albo po profesji czasowej jest w gestii Inspektora i jego Rady. 

Kto jest powtórnie przyjęty musi powtórzyć nowicjat i skończyć okres ślubów czasowych. 

   Według kanonu 690, Przełożony Wyższy za zgodą swojej Rady może dyspensować od 

obowiązku powtórzenia nowicjatu, dając w tym samym czasie Inspektorowi z jego Radą 

władzę powtórnego przyjęcia. 

Do Przełożonego Wyższego – w tych przypadkach – należy określić czas odpowiedniej 

próby przed profesją czasową i okres na jaki mają być złożone śluby poprzedzające profesję 

czasową.
479

 

Inspektor, po ocenieniu, wraz ze swoją Radą, motywacji prośby o powtórne przyjęcie 

przedstawi prośbę Przełożonemu Wyższemu, wraz ze szczegółową relacją przypadku 

(dokładne curriculum życia, motywy dla których nie złożył profesji albo motywy decyzji 

wystąpienia po profesji i motywy dla których pragnie być teraz przyjęty, itp.)
480

. 

 

395. Zwyczajowo nie przyznaje się nieobecności poza domem zakonnym (“absentia a 

domo”) z powodu ewentualnych kryzysów powołaniowych dla współbraci w okresie formacji 

początkowej i dla współbraci koadiutorów. Te sytuacje niech będą rozwiązywane poprzez 

poważne rozeznanie w dialogu szczerym i w klimacie zaufania z Inspektorem, Dyrektorem i 

formatorami zostawiając jednak profesa w życiu wspólnotowym.
481

. 

 
 

ROZDZIAŁ ÓSMY 

 

 

POSTNOWICJAT 
 

 

8.1  NATURA I CEL  

 

396. “Pierwsza profesja otwiera okres życia konsekrowanego, w którym współbrat, 

wspomagany przez wspólnotę i kierownika duchowego, dopełnia procesu dojrzewania w 

perspektywie profesji wieczystej i rozwija jako salezjanin laik lub kandydat do kapłaństwa 

różne aspekty swego powołania”
482

. 

Jako pierwszy element okresu profesji czasowej, postnowicjat jest to “faza 

pogłębienia dojrzałości zakonnej, która jest kontynuacją formacji nowicjackiej”, unikając 

gwałtownej zmiany stylu życia i upadku ukierunkowania na wzrost w powołaniu “i 

przygotowuje do asystencji”
483

.  

Jest to moment delikatny i bardzo ważny. Współbrat, przeżywając z radością i 

wiernością zaangażowania wynikające z pierwszej profesji, umacnia się w tożsamości 

salezjańskiej poprzez interioryzację i pogłębienie różnych jej aspektów. 

Konstytucje określają aby w tym czasie znalazł on pomoc w “pogłębieniu życia wiary 

i ducha Księdza Bosko oraz odpowiednie przygotowanie filozoficzne, pedagogiczne i 

katechetyczne w dialogu z kulturą”
484

. 

                                                           
479

 Cfr can. 690 § 1 
480

 Cfr Elementi giuridici, 70-71; ISM App. 70-71 
481

 Cfr Lettera del Vicario del Rettor Maggiore D. G. Scrivo agli Ispettori, 20.1.1985,  Prot. 85/64; cfr Elementi 

giuridici 91 
482

 C 113 
483

 Cfr C 114 
484

 C 114 



 146 

 

397. W tym okresie współbrat jest wezwany do dojrzewania: 

  – w tożsamości osobistej, integrując wzrost ludzki z naśladowaniem Chrystusa; 

  – w wierze, poprzez jej stopniowe zrozumienie, szczególnie poprzez refleksję i 

naukę;  

  – w powołaniu salezjańskim, poprzez odpowiednie przygotowanie pedagogiczne i 

katechetyczne, teoretyczne i praktyczne, skoncentrowane na ks. Bosko wychowawcy i 

Systemi Prewencyjnym; 

  – w kompetencji intelektualno-kulturalno-zawodowej, otrzymując wstęp 

fundamentalny w zakresie znajomości człowieka, świata i Boga, poprzez nauki filozoficzne i 

nauki pedagogiczne; 

  – w stopniowym uczestnictwie w posłannictwie salezjańskim, uczestnicząc w 

niektórych znaczących doświadczeniach apostolskich i wchodząc w kontakt z rzeczywistością 

młodzieży i społeczeństwa. 

 

 

8.2   DOŚWIADCZENI FORMACYJNE 

 

398. Zaangażowanie przyjęte wraz z profesją zakonną przekształca się w autentyczne 

przeżywanie wartości powołania, w codziennym przylgnięciu do niego, w pogłębieniu 

zrozumienia go i odkrywając jego jedność i harmonię.  

Wymiary formacji zostają zintegrowane i zharmonizowane w syntezę inspirowaną 

zasadą jedności charyzmatu salezjańskiego.  

 

Ponieważ salezjanie klerycy i koadiutorzy uczestniczą w jednym powołaniu, formacja 

w postnowicjacie przewiduje “curriculum na równorzędnym poziomie”
485

, chociaż może być 

różny program studiów mając na uwadze to, że klerycy muszą dostosować się do dyspozycji 

Kościoła w perspektywie przygotowania się do kapłaństwa. 

  

 

8.2.1  Wymiar ludzki 

 

399. Postnowicjat jest okresem w czasie którego współbrat troszczy się konkretnie o 

integrację swojej osobowości z elementami salezjańskiego życia konsekrowanego. 

Umieszcza on proces swojej dojrzałości osobistej w rzeczywistości codziennego życia 

wspólnoty, integrując poczucie wolności i odpowiedzialności z poczuciem przynależności do 

wspólnoty i do wspólnego projektu. Troszczy się więc o spokój ducha, jest chętny do prac 

domowych, akceptuje innych w sposób bezwarunkowy, troszczy się o chorych i starszych, i 

daje swój udział w animacji. 

W życiu wspólnotowym regularnie wypełnia swoje obowiązki i zaangażowanie w 

nauce, troszcząc się o poczucie dyscypliny, komunikacji, dialogu i konfrontacji, programacje 

własnego czasu i roztropne używanie środków społecznego przekazu. 

 

 

8.2.2  Wymiar duchowy 

 

400. Postnowicjusz, wsparty kierownictwem duchowym, częstym i systematycznym, 

zmierza do pogłębienia własnego powołania poprzez doświadczenie życia, refleksję i 

asymilację wartości salezjańskich. 
                                                           
485

 C 106 



 147 

W tym samym czasie wzrasta w zrozumieniu różnych wymiarów powołania 

salezjańskiego i powołania świeckiego. 

 

Angażuje się w praktykę osobistej i pogłębionej modlitwy, zgłębiając i interioryzując 

metodologię wypracowaną w nowicjacie. Uczestniczy aktywnie w celebracjach i modlitwach 

wspólnoty. Troszczy się o uprzywilejowane okresy odnowy wewnętrznej: Adwent i Boże 

Narodzenie, Wielki Post i Wielkanoc, miesięczne dni skupienia i rekolekcje. 

 

Podtrzymuje obecność Boga w życiu i doświadczeniu każdego dnia, rozwijając ducha 

pracowitości i siły poprzez ascezę pracy intelektualnej poważnej i ciągłej, parcy ręcznej 

wykonywanej z poświęceniem i ofiarnością, poprzez pokorne realizowanie posłannictwa i bez 

poszukiwania wygód i przez stałą służbę we wspólnocie. 

 

Uczy się integrować wiarę i kulturę, duchowość i spojrzenie krytyczne, doświadczając 

konkretnie, że praktyka radosna wiary i rad ewangelicznych pomaga rozwinąc do głębi swoje 

człowieczeństwo. 

 

 

 8.2.3  Wymiar intelektualny 

 

401. Formacja intelektualna, widziana w optyce jedności procesu formacyjnego, jest 

aspektem, który charakteryzuje ten okres, stawiając sobie za cel integrację kulturalną i 

religijną, która odpowiada na fundamentalne wymagania tożsamości salezjańskiej. 

Z tego względu, wobec wyzwań stawianych przez kulturę i posłannictwo salezjańskie, 

postnowicjat oferuje oryginalny program, który harmonizuje dyscypliny filozoficzne z 

naukami o człowieku i wychowaniu w syntezę otwartą na propozycje wiary. 

W układzie studiów należy zadbać o inkulturację w perspektywie i treściach, 

zwracając szczególną uwagę na studium pism, tradycji, antropologii, historii narodów 

odkrywając w nich autentyczne wartości kultury jak religijność, wyczucie Boga, gościnność, 

miłość do życia i solidarność. 

 

Poprzez ten rozwój intelektualny współbrat zdobywa wiedzę jasną i zgodną ze swoimi 

wyborami, która pozwala mu mieć wizję życia osobistego, trwałego i otwartego. Zdobywa 

umiejętności odpowiedzialnego relacjonowania się z kulturą, światem młodzieżowym, z 

problemami wychowawczymi, w perspektywie chrześcijańskiej. Nabywa zapału dla pracy 

intelektualnej, konsoliduje metodę nauki i zdobywa zdolność refleksji, obiektywności w 

wydawaniu osądów i sensu krytycznego. 

 

 

8.2.3.1 STUDIA 

 

402. Plan studiów n postnowicjacie – według naszego prawa – przewiduje “odpowiednie 

przygotowanie filozoficzne, pedagogiczne i katechetyczne w dialogu z kulturą”
486

 i  

“wprowadzenie do teologii”
487

. “Można też rozpocząć lub kontynuować formację techniczno-

naukową lub zawodową, mając na uwadze kwalifikacje specjalistyczne”
488

. 

 

 

                                                           
486

 C 114 
487

 R 95 
488

 Ibid 



 148 

8.2.3.1.1. Nauki filozoficzne  

 

403. Nauka filozofii powinna doprowadzić salezjanina do solidnej i spójnej wiedzy o 

człowieku, świecie i Bogu
489

. 

Jest ona konieczna do wychowania zdolności osądu w konfrontacji z problemami 

najbardziej trudnymi, bądź teoretycznymi bądź egzystencjalnymi, osoby ludzkiej, aby 

zrozumieć aktualną kulturę i aby wejść w dialog ze współczesnym człowiekiem mając w 

perspektywie skuteczne głoszenie Ewangelii. 

Znając ważność poważnego i specyficznego nawiązania kontaktu z filozofią, nie 

wydaje się stosowne wybierać ukierunkowania studiów, które uprzywilejuje integrację 

dyscyplin filozoficznych i teologicznych. 

 Wielka pomocą w zrozumieniu kultury jest także pogłębienie znajomości myśłi 

literatury współczesnej i lokalnej. 

 

 

8.2.3.1.2.  Nauki o człowieku i wychowaniu 

 

404. Ściśle połączone z filozofią są nauki o człowieku i wychowaniu (antropologia kultury, 

psychologia, pedagogia, socjologia, komunikacja społeczna, itd.) które sprzyjają lepsze 

zrozumienie człowieka i ewolucje społeczeństwa. W swoich specyficznych funkcjach dają one 

wkład konieczny i charakterystyczne perspektywy. 

 

8.2.3.1.3.  Misterium chrześcijańskie i wychowanie wiary  

 

405. Wiara, która jest bazą życiowej syntezy, i do której pragnie się wychowywać w tym 

okresie, wymaga aby była wzmocniona poprzez pogłębienie misterium chrześcijańskiego i 

jego przekazu w katechezie. 

Takie studia nie mogą być jednak identyfikowane z oficjalnym curriculum 

teologicznym, właściwym dla specyficznej formacji do kapłaństwa. Ukierunkowanie jest 

raczej widziane jako inicjacja syntetyczna i mądrościowa, połączona z pozytywną wizją 

historii zbawienia, skierowana do zdobycia umiejętności katechetycznych i zatroskana 

bezpośrednio o wzmocnienie i oświecenie wzrostu osobistego w doświadczeniu wiary. 

 

 

8.2.3.1.4 Studia salezjańskie 

 

406. W perspektywie bardziej dojrzałej znajomości i asymilacji charyzmatu, podczas 

postnowicjatu, zatroszczy się przede wszystkim o specyficzny aspekt salezjańskiego 

duszpasterstwa i pedagogii, mając na uwadze jedność wizji wychowawczej i wartości 

salezjańskiej asystencji. 

Z tego względu przewiduje się wykłady o ks. Bosko wychowawcy, używając 

odpowiednich metod krytycznych o historii Zgromadzenia, systematyczne studium o 

Systemie Prewencyjnym i główne linie Salezjańskiego Duszpasterstwa Młodzieżowego. 

Należy również poznać główne gałęzie Rodziny Salezjańskiej obecne we własnej Inspektorii. 

Obok nauki jest konieczna także refleksja nad doświadczeniem salezjańskim 

osobistym, inspektorialnym i Zgromadzenia. 

  

 

8.2.3.2 INNE STUDIA 
                                                           
489

 Cfr RFIS 71 



 149 

 

407. “W latach formacji początkowej studia niech się tak organizuje, aby dawały 

możność, tam gdzie warunki na to pozwalają, zdobywania prawnie uznanych dyplomów 

odbytych studiów”
490

, czytamy w naszych Regulaminach. 

 W wielu Inspektoriach program studiów w postnowicjacie, odpowiednio zintegrowany 

i przedłużony, jest oficjalnie uznawany i doprowadza do uzyskania tytułów akademickich 

oficjalnie uznanych. Jest fakt pozytywny, kiedy można połączyć wierność celom 

formacyjnym i i ukierunkowaniu salezjańskiej formacji intelektualnej z przygotowaniem 

zawodowym prawnie uznanym. 

 Trzeba jednak zachować oryginalność salezjańska tego okresu studiów. Połączenie 

nawet częściowe wspólnego programu studiów w posnowicjacie z zaangażowanie w inne 

studia wymaga uważnego ocenienia i respektu wymogów formacyjnych. 

 

 

8.2.3.3 CURRICULUM SALEZJANÓW KOADIUTORÓW 

 

408. Studia w postnowicjacie mają na uwadze charakterystyki własne powołania 

salezjanina koadiutora.
491

. 

Widząc ważność filozofii dla formacji życia zakonnego e dla przygotowania 

wychowawcy młodzieży, również salezjanin koadiutor podejmuje studia w formie i zakresie 

najbardziej odpowiednim dla jego specyficznego powołania. 

Program studiów zawiera również przygotowanie pedagogiczne, elementy 

duszpasterstwa i katechezy oraz wychowanie społeczno-polityczne, które ma na uwadze 

szczególnie nauczanie społeczne Kościoła i przygotowuje do specyficznej działalności 

wychowawczej w świecie. 

Dlatego potrzeba aby było na poziomie inspektorialnym lub między inspektorialnym 

osobne dla koadiutorów, “odpowiednie, dobrze przygotowane curriculum formacyjne, 

możliwe do realizacji przy wypełnianiu różnych zadań, z uwzględnieniem konkretnych 

możliwości kandydatów
492

. 

 

409.  Bez wystawienia na ryzyko zasadniczej wartości formacji filozoficznej, 

pedagogicznej, duszpasterskiej i społecznej, podczas postnowicjatu salezjanin koadiutor może 

rozpocząć albo kontynuować inne studia, o charakterze naukowym lub zawodowym, przed 

asystencją; nie jest właściwe, aby czas trwania studiów filozoficznych i pedagogicznych dla 

postnowicjuszy koadiutorów przekroczył zwyczajnie dwa, trzy lata.  

Kwalifikacje zawodowe dotyczą nabycia koniecznych kompetencji do wypełniania 

różnych zadań i funkcji, jakie zostaną im powierzone, takie jak np. rozległe pole szkoły i 

kształcenia zawodowego, komunikacja społeczna, praca społeczna i różne aspekty 

administracji i zarządzania. Trzeba następnie zagwarantować, aby studia te zapewniły 

kompetencje przynajmniej równe tym, jakie posiadają ludzie świeccy, którzy wykonują w 

społeczeństwie obywatelskim ten sam zawód. 

 

8.2.4  Wymiar wychowawczo-duszpasterski 

 

410. Salezjanin zdobywa postawy wymagane przez swoje powołanie wychowawcy-

duszpasterza, przede wszystkim poprzez stopniowy wysiłek integracji między wiarą i życiem 

oraz wiarą i kulturą. 

                                                           
490

 R 83 
491

 Cfr Il Salesiano Coadiutore, pag. 197-202 
492

 CG21 301 



 150 

Nauka, refleksja wspólnotowa e kierownictwo duchowe czynią go zdolnym do 

chrześcijańskiego spojrzenia na historię i kulturę, do odczytywania wydarzeń w Kościele i 

świecie, zrozumienia języka młodzieżowego i komunikacji społecznej. 

W ten sposób wychowuje się do “zmysłu apostolskiego” jako dusza działalności 

codziennej, dbając o znajomość i zrozumienie świata młodzieżowego. 

Przeżywa swoje zaangażowanie w nauce jako miłość do młodzieży, której służba 

wymaga kompetencji i profesjonalizmu. 

 

411. Angażuje się również w działalność wychowawczo-duszpasterską odpowiednio 

zaprogramowaną i weryfikowaną, możliwie żeby była realizowana w grupie w dziełach 

salezjańskich albo także w pracy misyjnej, w celu: 

  – zdobycia wyczulenia wychowawczego i mentalności duszpasterskiej, poprzez 

refleksję, kontakty osobiste i znajomość nauczania Zgromadzenia; 

  – doświadczenia posłannictwa salezjańskiego, poprzez konkretne doświadczenia 

posługi wychowawczo-duszpasterskiej realizowanej wewnątrz SPWP i uczestniczą we 

wspólnocie wychowawczej; 

  – ćwiczyć się w animacji młodzieżowej i przede wszystkim w asystencji 

salezjańskiej; 

  – nauczyć się pracować w ekipie, uznając różne zadania i respektując je z poczuciem 

współodpowiedzialności;  

  – przywyknąć do towarzyszenia i weryfikacji duszpasterskiej; 

  – pogłębić znajomość i kontakt z życiem duszpasterskim we własnej Inspektorii. 

 

 

8.3  NIEKTÓRE KONIECZNE WARUNKI 

 

8.3.1  Środowisko 

 

412. Postnowicjat potrzebuje środowiska wyraźnie formacyjnego i odznaczającego się 

salezjańskością, zdolnego do odzwierciedlenia wartości i postaw jakie współbracia w okresie 

formacji są powołani do asymilacji. 

 

 

8.3.1.1 WSPÓLNOTA FORMACYJNA 

 

Wspólnota formacyjna posnowicjatu przyjmuje współbrata i włącza go w sieć relacji 

braterskich, odznaczających się respektem i zaufaniem. Jest zawsze wspólnotą jednolitą i 

specyficzną, zwyczajnie oddzielona od wspólnot współbraci znajdujących się w innym 

okresie formacji. 

Jest rzeczą wskazaną aby salezjanie przygotowujący się do kapłaństwa i salezjanie 

koadiutorzy byli razem w tej samej wspólnocie formacyjnej, gdzie widzą dowartościowane 

obie formy jedynego powołania salezjańskiego
493

, dbając o specyficzne podkreślenia. 

 

413. Wspólnota postnowicjatu ofiaruje właściwy klimat do rozwoju odpowiedzialnej 

wolności, środowisko i styl pedagogiczny, które pomagają w przyjęciu dyscypliny. Duch, 

którym się oddycha nacechowany jest gorliwością i entuzjazmem dla posłannictwa 

salezjańskiego i opiera się bardziej na motywacjach wiary i miłości do Chrystusa niż na 

czynnikach zewnętrznych. 

                                                           
493

 Cfr CG21 303 



 151 

Czas modlitwy i refleksji wspólnotowej pozwalają widzieć rzeczywistość w sposób 

krytyczny i w świetle Boga oraz zaangażować się w jego transformację. 

 

Budowanie wspólnoty zostaje powierzone uczestnictwu i współodpowiedzialności 

wszystkich członków i rozciąga się na wszystkie aspekty jej życia i działania. 

“Formatorzy i współbracia w okresie formacji, niezależnie od różnicy zdań, tworzą 

klimat współodpowiedzialności i w sposób wyraźny realizują cele formacji”
494

.  

 

414. Wspólnota formacyjna może mieć własne centrum studiów, tak jak w przypadku 

studentatu, albo można uczęszczać centrum studiów na zewnątrz, salezjańskie lub nie. 

 

Delikatny proces syntezy wartości kultury i religii w tym okresie wymaga 

odpowiedniej organizacji albo wyboru ośrodka studiów które zaprogramuje treści pomocne 

do rozwoju powołania. Dlatego należy preferować salezjańskie ośrodki studiów, często na 

poziomie między inspektorialnym,
495

 , które lepiej stawiają sobie za cel podkreślenie relacji 

między filozofią i naukami o wychowaniu i integrują te treści z typowo salezjańskimi w 

perspektywie jedności powołania salezjańskiego
496

. 

 

Różne racje, jak wymagania szczególnej sytuacji kościelnej, niska liczba współbraci, 

niewystarczający formatorzy i inne trudności – jak odległość ośrodka salezjańskiego – mogą 

sprzyjać opcji na rzecz ośrodka studiów nie salezjańskiego. 

Pozostaje jednak wysiłek zapewnienia czasu, programów, wykładowców i 

Formatorów, którzy będą się troszczyli o aspekty istotne i oryginalne tego okresu formacji, 

jak na przykład, integracja i uzupełnienie studiów z punktu widzenia salezjańskiego: nauki o 

wychowaniu, pedagogia, katechetyka, nauki salezjańskie. 

 

 

8.3.1.2 ŁĄCZNOŚĆ Z INNYMI WSPÓLNOTAMI 

 

415. Mając na uwadze jedność całego procesu formacyjnego inspektorialnego, formatorzy 

niech dbają o łączność pomiędzy postnowicjatem, nowicjatem i asystencją. Współpracują oni 

współodpowiedzialnie, zapewniając ciągłość doświadczenia, zachowując specyficzność 

różnych okresów formacji. 

Lokalna wspólnota formacyjna sprzyja aktywnej integracji współbraci “ze wspólnotą 

inspektorialną, która również jest formującą”
497

.  

Łączność z Kościołem lokalnym i włączenie się w kontekst kulturalny podtrzymują 

formację w kontakcie z żywą rzeczywistością i jej różnymi wymiarami. 

 

 

8.3.2  Formatorzy 

 

416. Formatorzy mają charakteryzować się mocną duchowością, głębokim zmysłem 

salezjańskim, zdolnością do dialogu ponieważ są kompetentni i poinformowani o problemach 

jakie studiują współbracia. 

Delikatność i ważność tego okresu wymagają od Inspektorii ciągłego wysiłku dla 

integracji ekipy współbraci kulturalnie otwartych i przygotowanych, w sposób szczególny do 

                                                           
494

 C 103 
495

 Cfr CG21 283 
496

 Cfr CG21 247  
497

 CG21 245b 



 152 

kieronictwa duchowego, nauczania, organizacji życia wspólnotowego, pracy duszpasterskiej, 

animacji liturgicznej i muzycznej modlitwy. 

Szczególnie należy zadbać o obecność salezjanów koadiutorów w ekipie 

postnowicjatu, “nie tylko spełniając zadania natury kulturalnej i technicznej, ale przede 

wszystkim spełniając rolę wychowawcy formującego innych do życia zakonnego i 

salezjańskiego”
498

. 

 

417. Dyrektor kontynuuje działanie magistra nowicjatu. Z mądrością i roztropnością 

animuje środowisko i rozwój wspólnoty, towarzyszy i pomaga postnowicjuszom szczególnie 

poprzez towarzyszenie osobiste i rozmowę, kierownictwo duchowe sumienia i okresowe 

konferencje. Pobudza każdego do świadomości powołaniowej, uczestnictwa i 

odpowiedzialności za formację. 

Poza tym, pod nadzorem Inspektora, towarzyszy każdemu nowicjuszowi koadiutorowi w 

wyborze odpowiedniego zawodu, do którego ten czuje się wezwany, pomagając mu rozwinąć 

dary i umiejętności w odpowiedzi na potrzeby Inspektorii, tak by mógł zaliczyć, oprócz 

studiów filozoficznych i pedagogicznych, odpowiedni okres „studiów o charakterze 

techniczno-naukowym lub zawodowym”
499

, czyniąc to w perspektywie zdobycia kwalifikacji 

zawodowych.  

Przez okresowe skrutynia, wspólnotowe i osobiste, formatorzy oceniają, pobudzają i 

ukierunkowują proces formacji.  

Wykładowcy mają duży wpływ na tę fazę. Są oni wezwani do zaoferowania solidnych i 

przekonywujących ram odniesienia i do przekazywania wiedzy „mądrościowej”, kształtowania 

zdolności do syntezy i ducha krytycznego w odczytaniu rzeczywistości.  

Jest rzeczą ważną włączenie osób świeckich i członków Rodziny Salezjańskiej w formację 

postnowicjuszy. Należy dołożyć starań, aby ich wkład był kwalifikowany. 
 

 

8.3.3  WSPÓŁPRACA MIĘDZY INSPEKTORIALNA 

 

418. Delikatność i ważność tego okresu i jego oryginalność wymagają warunków, które nie 

zawsze mogą być zapewnione prze pojedynczą Inspektorię, jeśli chodzi o wspólnotę lub 

ośrodek studiów. 

W niektórych sytuacjach jest konieczne, aby Inspektorie szczególnie te z tego samego 

kontekstu kulturalnego, współpracowały w utworzeniu formacyjnych i akademickich między 

inspektorialnych
500

.  

 

 

 

 

UKIERUNKOWANIA I NORMY PRAKTYCZNE 

 

419. “Bezpośrednio po nowicjacie wszyscy współbracia powinni kontynuować swoją 

formację, przynajmniej przez dwa lata, we wspólnotach formacyjnych”
501

.  

 

                                                           
498

 Cfr CG21 305 
499

 Por. FSDB 409. 
500

 Cfr ACS 276, pag. 83-84 
501

 R 95; cfr can. 659 § 1 



 153 

420. Postnowicjusze niech będą włączeni do wspólnoty jednorodnej i specyficznej, 

oddzielnej od wspólnot współbraci, którzy znajdują w innych okresach formacji. Niech 

posiadają kierownika duchowego
502

, którym zwyczajnie jest sam Dyrektor
503

.  

 

421.  Jest zalecane, aby podczas postnowicjatu współbracia, którzy przygotowują się do 

kapłaństwa i współbracia koadiutorzy przebywali w tej samej wspólnocie formacyjnej, gdzie 

widzą dowartościowane obie formy jedynego powołania salezjańskiego. 

 

422. Podczas tego okresu nie należy powierzać współbraciom zadań, które odciągają od 

zaangażowaniu i przeszkadzają w osiągnięciu celów
504

. 

 

423. Elementem, ważnym, oryginalnym i zasadniczym tego okresu w perspektywie 

zdolności pedagogicznych i intelektualnych są dyscypliny humanistyczno-filozoficzne 

połączone z naukami o wychowaniu. 

Mając zapewnione przeprowadzenie i asymilację tych przedmiotów i innych 

warunków formacyjnych “ można też rozpocząć lub kontynuować formację techniczno-

naukową lub zawodową, mając na uwadze kwalifikacje specjalistyczne”
505

. 

 

424. Inspektor ze swoją Radą, poprzez inspektorialną Komisję do spraw formacji niech 

zaprogramuje ze szczególną troską różne elementy curriculum formacyjnego dla salezjanów 

koadiutorów, włączając je do Inspektorialnego Projektu formacji. 

 

425. Czas trwania studiów filozoficznych i pedagogicznych w pryzpadku salezjanina 

koadiutora w czasie postnowicjatu musi trwać co najmniej dwa lata. Aby móc zapewnić 

potem odpowiedni czas na zdobycie kwalifikacji zawodowych, normalnie nie jest wskazane, 

aby odbywał studia filozoficzne i pedagogiczne w czasie postnowicjatu przez okres większy 

niż trzy lata. 

 

426. Szczególna programacja formacji intelektualnej i delikatny proces “syntezy kultury i 

wiary” w tym okresie wymagają dokładnego wyboru ośrodka studiów z programacją 

odpowiednią do rozwoju powołania. Należy preferować ośrodki salezjańskie, również na 

poziomie między inspektorilanym
506

. 

 Jeśli należałoby wybrać ośrodek studiów nie salezjański, nmależy preferować ten, który 

lepiej łączy filozofie z naukami o człowieku a wspólnota formacyjna niech zapewni inne 

wymagane warunki. 

 

427.  Studia niech będą ułożone w ten sposób aby móc uzyskać ich oficjalne uznanie i dalsze 

zdobywanie tytułów prawnie uznanych
507

, “gdzie warunki na to pozwalają”
508

 i jest to zgodne 

z wymaganiami formacyjnymi tego okresu. W przypadku rzeczywistej niemożliwości, nawet 

jeśli chodziłoby o lepsze przygotowanie współbraci mając na uwadze ich zaangażowanie 

podczas asystencji, należy dać absolutne pierwszeństwo własnym studiom postnowicjatu i 

wymaganiom doświadczenia formacyjnego
509

. 

 
                                                           
502

 Cfr C 113 
503

 Cfr R 78 
504

 Cfr can. 660 § 2 
505

 R 95 
506

 Cfr CG21 283; cfr precedenti n. 168, 170, 178 
507

 Cfr PC 18; CG21 440 
508

 R 83 
509

 Cfr CG21 440. Riguardo ad altri studi durante questa fase, cfr precedenti n. 182-183 



 154 

 
 

ROZDZIAŁ DZIEWIĄTY 

 

 

ASYSTENCJA 
 

 

9.1  NATURA I CEL 

 

428. “W ciągu całej formacji początkowej należy kłaść nacisk zarówno na studia jak i na 

działalność duszpasterską właściwą naszemu posłannictwu. 

Asystencja jest etapem życiowej i intensywnej konfrontacji z działalnością salezjańską 

w praktyce wychowawczo-duszpasterskiej. W tym czasie młody współbrat wdraża się w 

stosowaniu Systemu prewencyjnego, a szczególnie w asystencji salezjańskiej. 

Wspomagany przez dyrektora i wspólnotę, dokonuje osobistej syntezy swej 

działalności i wartości powołania”
510

. 

Z punktu widzenia salezjańskiego jest to ten okres najbardziej charakterystyczny 

formacji początkowej gdzie jako model służy doświadczenie jakie ks. Bosko przeżył z 

młodzieżą w pierwszym Oratorium. 

  

429.  Intencja i perspektywa formacyjna  są szczególne podczas asystencji, która ma za cel 

formację współbrata. Dwa są cele asystencji: 

  – dojrzałość w powołaniu salezjańskim: współbrat, ćwicząc się w posłannictwie i w 

duchu Systemu Prewencyjnego, rozwija swoje zdolności i swoją odpowiedzialność
511

 i 

zmierza do realizacji “osobistej syntezy swej działalności i wartości powołania”
512

; 

  – weryfikuje swoje powołanie poprzez osobiste i wspólnotowe doświadczenie 

posłannictwa salezjańskiego w perspektywie ślubów wieczystych. 

  

 

 

9.2  DOŚWIADCZENIE FORMACYJNE 

 

430. Podczas asystencji zostaje podkreślony wymiar wychowawczo-duszpasterski, któ®y z 

kolei pobudza i ubogaca nowymi treściami inne wymiary. 

 

 

9.2.1  Wymiar ludzki  

 

Asystent wzrasta w osobistej dojrzałości, doświadczając bezpośrednio posłannictwa 

salezjańskeigo wychowawczo-duszpasterskiego: 

  – poprzez relacje wspólnotowe i wychowawcze (asystencja) i w we współpracy z 

osobami świeckimi zdobywa świadomość swoich postaw osobistych, swoich bogactw i 

braków, trudności i aspektów do poprawy i rozwoju; 

  – uczy się autonomii, podejmowania decyzji, i przyjmowania odpowiedzialności; 

                                                           
510

 C 115 
511

 Cfr CG21 285 
512

 C 115 



 155 

  – doświadcza radości ze służenia innym w ofiarności pracy i komunikacji z dobrocią 

typową dla systemu prewencyjnego; 

  – uczy się dyscypliny życia, ducha inicjatywy i cierpliwości; 

  – troszczy się o dobre relacje ze wszystkimi współbraćmi w różnym wieku, różnej 

kultury i formacji; umie wysłuchać ich dialogować z nimi respektując i doceniając ich 

doświadczenie;  

  – angażuje się we wspólnotę w duchu współpracy i współodpowiedzialności; uczy 

się refleksji, planowania, organizowania i weryfikacji, także razem ze świeckimi, zdobywając 

mentalność programacji; wnosi do wspólnoty specyficzny dar swojego dynamizmu 

młodzieżowego. 

 

 

9.2.2  Wymiar duchowy 

  

431. W sposób szczególny podczas asystencji współbrat doświadcza salezjańskiej 

duchowości apostolskiej: praktykuje i wzmacnia swoją jedność z Jezusem Chrystusem, 

którego umie spotkać w pracy i w młodzieży. 

Ćwiczy się w byciu kontemplacyjnym w działaniu, poszukując charakterystycznej 

salezjańskiej syntezy działalnością a modlitwą, między wychowanie a duchowością. 

 

Czerpie miłość duszpasterską z serca Chrystusa, Dobrego Pasterza, troszcząc się o 

częstotliwość i jakość modlitwy, bądź to wspólnotowej bądź to osobistej, nie pozwalając 

zniszczyć się codzienną pracą. 

Jest wierny codziennej medytacji i częstej celebracji sakramentu Pojednania. 

 

432. Wzrasta w mentalności osoby konsekrowanej, pogłębiając motywacje posłannictwa i 

dając świadectwo własnego powołania wśród młodzieży.  

Żyje posłuszeństwem w pełnej dyspozycyjności woli Bożej i w akceptacji mediacji 

ludzkich, poprzez które Bóg kieruje jego życiem. Jest gotowy do realizacji posłannictwa w 

różnych dziełach, wzrastając w optyce wspólnego projektu i uzupełnieniu się zadań. Kocha 

życie proste i ofiarne, nie szuka wygód i wypala się w posłannictwie jemu powierzonym. 

Wraża swoją uczuciowość w relacjach spokojnych i zrównoważonych, przeżywanych z 

roztropnością i ascezą, szczególnie w relacji wychowawczej z młodzieżą, ze świeckimi 

współpracownikami i ze światem kobiecym. 

 

W swojej relacji z Chrystusem i w swojej miłości do młodzieży asystent znajduje siłę i 

wsparcie, podczas gdy życie braterskie we wspólnocie i towrzyszenie w kierownictwie 

duchowym ofiarują mu światło i ukierunkowanie. 

 

I jeśli, w konfrontacji z rzeczywistością wspólnotową i duszpasterską, spotyka 

trudności albo zmierza się z niepowodzeniami, nie poddaje się, nie izoluje się, ale czuje się 

wezwany do wzrostu motywacji, które podtrzymują jego powołanie. 

 

 

9.2.3  Wymiar intelektualny 

 

433. Refleksja w praktyce i nad doświadczeniem jest pierwszym krokiem na drodze 

dojrzałości intelektualnej dla asystenta. 



 156 

Nie chodzi tu o curriculum naukowe, ale o ciągłą postawę w pracy wychowawczo-

duszpasterskiej wzmocnioną momentami zwyczajnej refleksji i konfrontacji i szczególnymi 

inicjatywami. 

 

Asystent uczestniczy aktywnie w procesie refleksji i programacji wspólnoty i WWD i 

w ten sposób rozwija mentalność wychowawczo-duszpasterską, stając się zdolnym do analizy 

rzeczywistości świata młodzieżowego i kontekstu. 

Korzysta również z możliwości ofiarowanych mu prze krótkie programy o charakterze 

pedagogicznym, metodologicznym, katechetycznym albo salezjańskim (lektura, spotkania, 

momenty dzielenia się na poziomie lokalnym i inspektorialnym). 

Inne zaangażowania naukowe są możliwe o ile są zgodne z właściwymi celami tego 

okresu. 

 

 

9.2.4  Wymiar wychowawczo-duszpasterski 

 

434. Asystent, posłany do wspólnoty, przyjmuje jej posłannictwo i projekt specyficznej 

rzeczywistości dzieła, i włącza się w życie wspólnoty według roli i zadań jemu 

przydzielonych. 

Uczy się pracować jako członek wspólnoty, mając integralną wizję Salezjańskiego 

Duszpasterstwa Młodzieżowego, w zgodzie z projektem inspektorialnym.  

W różnych środowiskach, w których się znajduje, rozwija swoje zdolności asystencji, 

animacji, wychowania, i kształci się w komunikacji i nauczaniu. 

 

435. Poruszony umiłowaniem młodzieży, w sposób szczególny tej najuboższej, czuje się 

zadowolony z przebywania wśród nich i z animacji indywidualnej czy grupowej. Stwarza 

środowisko radości, spontaniczności i przyjaźni łącząc stałość i dobroć. Będąc blisko nowemu 

pokoleniu umie ożywić je i wnieść entuzjazm
513

 świadcząc o wartościach swojego powołania 

konsekrowanego i ciesząc się z tego doświadczenia. 

Mając zawsze świadomość, że jest klerykiem czy koadiutorem, żyje zapałem 

apostolskim w duchu “da mihi animas”. Troszczy się o wzrost integralny młodzieży, dając 

dynamizm wychowawczy i ewangelizacyjny swojej obecności wśród nich. Staje się 

wychowawcą do wiary
514

 we wszystkich środowiskach: szkoła, podwórko, pracownia. 

Wspólpracuje w animacji modlitwy wspólnoty i młodzieży. 

 

Dowartościowuje kontakty z członkami Rodziny Salezjańskiej i świeckimi 

współpracownikami. Z nimi pracuje w ekipie w duchu służby i animacji. Wzrasta w poczuciu 

przynależności do Zgromadzenia i Rodziny Salezjańskiej. Docenia różne formy uczestnictwa 

w charyzmacie salezjańskim i zdobywa większą świadomość odnośnie własnego powołania 

salezjanina konsekrowanego. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
513

 Cfr C 46 
514

 Cfr C 34 



 157 

9.3  NIEKTÓRE KONIECZNE WARUNKI 

 

9.3.1  Wspólnota   

 

436. Przede wszystkim jest rzeczą ważną, aby asystent został posłany do wspólnoty, która 

jest w stanie ofiarować mu odpowiednie warunki do doświadczenia znaczącego i owocnego. 

Ona przyjmuje go serdecznie, angażuje go w swoje życie i posłannictwo i czuje się 

współodpowiedzialna za zaangażowanie formacyjne w tym okresie. 

W szczególności wspólnota powierza asystentowi “pracę duszpasterską 

proporcjonalną do jego przygotowania i do jego sił”
515

 wewnątrz projektu wspólnotowego. 

Jednocześnie stara się o to, aby praca asystenta była ograniczona tylko do jednego typu 

działalności, dając mu możliwość poznania różnych wymmiarów posłannictwa. Zostawi mu 

się rzeczywistą przestrzeń decyzji. 

Towarzyszy mu po bratersku, ze zrozumieniem i wsparciem, szczególnie wtedy gdy 

czas asystencji zbiega się ze ślubami wieczystymi. 

Pomaga mu w ocenieniu własnego doświadczenia i w realizacji “osobistej syntezy 

między działalnością a wartościami powołania”
516

, zawsze uważna na rytm jego wzrostu. 

Ofiaruje mu rady i uwagi kiedy są potrzebne i poprzez Radę wyraża swoją opinię, szczególnie 

podczas skrutyniów co trzymiesięcznych i ewentualnych dopuszczeniach. 

 

  

9.3.2  Osoba prowadząca i osobiste zaangażowanie asystenta 

 

437. Doświadczenie asystencji, ze względu na zmianę sytuacji, rzeczywistość wspólnotową 

i włączenie do pracy wychowawczo-duszpasterskiej, wymaga szczególnej troski, aby 

zagwarantować znaczące towarzyszenie. 

Jest rzeczą konieczną, aby asystent posiadał osobę prowadzącą mądrą i kompetentną, 

jaką Zgromadzenie oferuje mu w osobie Dyrektora. 

 

Kto mu towarzyszy jest świadomy, że asystent po raz pierwszy doświadcza pełnego 

włączenia się w posłannictwo wspólnoty i że środowisko wspólnoty apostolskiej jest 

odmienne w swoim składzie, rytmie życia i zaangażowań od wspólnoty formacyjnej z której 

on pochodzi. 

  

438. Dyrektor spotyka się często i osobiście z asystentem. 

Zbiera regularnie asystentów domu na spotkanie formacyjne i wymianę doświadczeń. 

Jest on przekonany, że jest to bardzo ważny moment w formacji powierzonej jego 

odpowiedzialności. Upewnia się czy asystenci mogą uczestniczyć w modlitwach 

wspólnotowych i mają możliwość celebracji sakramentu Pojednania. 

Poprzez comiesięczne sprawozdanie i kierownictwo duchowe, do którego asystent 

asystent jest zawsze dyspozycyjny, Dyrektor pobudza i wzmacnia zaangażowanie formacyjne, 

rozeznanie i wzrost powołania. 

 

Ze swojej strony asystent jest otwarty na dzielenie się, okazuje z zaufaniem stan 

swojego powołania Dyrektorowi, i wyznacza razem z nim cele do osiągnięcia i środki do 

realizacji. 

Dowartościowuje możliwości dialogu jakie ofiaruje mu wspólnota, relacje z 

Dyrektorem i z kierownikiem duchowym i dostosowuje swój projekt osobisty weryfikując go 

                                                           
515

 CG21 287 
516

 C 115 



 158 

okresowo dodając swój osobisty rytm i pedagogikę, które pozwalają mu dać jakość 

doświadczeniu i przeżywaniu go w sposób jednoczący. 

 

 

9.3.3  Inspektor 

 

439. Inspektor jest świadomy swojej odpowiedzialności, przede wszystkim w wyborze 

wspólnoty dla asystenta, wspólnoty, która jest w stanie zagwarantować warunki do 

odpowiedniej formacji w tej fazie. Wskazuje Dyrektorowi aspekty, o które powinien się 

troszczyć podczas towarzyszenia formacyjnego. 

Ma obowiązek nawiązywać częsty kontakt osobisty z asystentem i towarzyszyć mu z 

zainteresowaniem. W tym swoim zadaniu może być wspomagany przez odpowiednio 

przygotowanego współbrata.  

Śledzi, ze swoją Radą, okresowe opinie o asystencie.  

Z pomocą Inspektorialnej Komisji do spraw Formacji zapewnia odpowiednie inicjatywy 

animacji i towarzyszenia dla asystentów oraz pomocy dla wspólnoty, według odpowiednio 

przygotowanego programu. Te inicjatywy są okazją do bezpośredniej konfrontacji między 

współbraćmi, którzy przeżywają te same procesy formacji, komunikacji doświadczeń, 

dzielenia się refleksją i wzajemnego umacniania. Pomagają w ulepszeniu indywidualnego 

procesu formacji.  

Jest wskazane, aby pod koniec asystencji została uczyniona weryfikacja całego 

doświadczenia i przebytej drogi powołania, tak ze strony Inspektora, jak i samego 

zainteresowanego. 
 

 

 

UKIERUNKOWANIA I NORMY PRAKTYCZNE 

 

440. “Asystencja zwyczajnie trwa dwa lata i odbywa się ją przed profesją wieczystą we 

wspólnocie, która stwarza warunki gwarantujące przydatność tej praktyki”
517

. Przysłówek 

“zwyczajnie” wskazuje, że czas trwania krótszy lub dłuższy niż dwa lata jest uważany za 

nadzwyczajny i w szczególnych przypadkach. 

Aby zapewnić właściwy cele formacyjny asystencji najpierw należy dokonać wyboru 

wspólnoty z głównym kryterium; musi ona zapewnić wymagane warunki formacyjne, w 

szczególności, odpowiednie towarzyszenie, za które Dyrektor jest w pierwszej osobie 

odpowiedzialny. 

 

441.  Żeby zapewnić lepsze warunki formacyjne, doświadczenie asystencji, jeśli jest o 

możliwe, niech będzie z kilkoma asystentami w tej samej wspólnocie
518

. 

 

442.  Przy wyborze i praktyce działalności wychowawczo-duszpasterskiej: 

  – należy brać pod uwagę sytuację powołaniową i formacyjną współbrata i jego 

zdolności; 

  – należy zadbać o zróżnicowany program działalności, mając na uwadze przede 

wszystkim wymagania codziennej pracy wychowawczo-duszpasterskiej; 

  – należy postarać się, aby asystent nie miał bezpośredniej odpowiedzialności i działał 

pod opieką współbrata doświadczonego i miał rzeczywistą przestrzeń w podejmowaniu 

decyzji. 

                                                           
517

 R 96 
518

 Cfr CGS 696; CG21 285 



 159 

 

443. Inspektor niech zadba o częsty kontakt z asystentami. W tym zadaniu może być wsparty 

przez przygotowanego współbrata. 

 

444. Kwartalne skrutynia niech będą czynione przez Radę domu
519

. Są one pomocą dla 

asystenta i wyrażają odpowiedzialność Rady za formację, niech zawierają ocenę 

doświadczenia wychowawczo-duszpasterskiego stopniowego rozwoju współbrata. Opinia 

skrutynium musi być wyrażona pisemnie, z roztropnością i jasnością w celu pomocy w 

kontynuacji rozeznania powołania i towarzyszenia formacyjnego. 

 Pod koniec asystencji należy uczynić weryfikację całego doświadczenia ze strony 

Inspektora, wspólnoty i współbrata. 

 

445. Podczas należy zadbać również o formację intelektualną: 

  – należy pomóc współbratu w refleksji nad doświadczeniem, angażując do w 

codzinna refleksje wspólnoty salezjańskiej i w momenty programacji, weryfikacji i formacji 

wspólnoty wychowawczo-duszpasterskiej; 

  – należy organizować “okresowe spotkania formacyjne na poziomie lokalnym i 

inspektorialnym”
520

; 

  – należy wypracować propozycje nauki i lektur zgodnych z naturą tego okresu; 

  – zaangażowanie asystenta w studia uniwersyteckie albo innego rodzaju jest 

dozwolone jeśli da się to pogodzić z głównymi celami tego okresu. 

 
 

Rozdział dziesiąty 

 

Formacja specyficzna 

 
 

446. „Po asystencji salezjanin uzupełnia formacje początkowa”
521

 - mówią Konstytucje - 

poprzez formacje specyficzna. 

 Powołanie salezjańskie jest zawsze specyficzne, a różne formy jedynego powołania  - 

świeckie, kapłańskie i diakońskie – ustawiają perspektywę permanentną formacji. W tym 

sensie, w żadnym przypadku nie istnieje salezjanin ogólny, a stad żadna formacja ogólna. 

 Niemniej daje się okres odpowiednim na „formacje specyficzną”, umiejscowiona 

wokół ślubów wieczystych, które uzupełniają formacje podstawowa wychowawcy-pasterza 

salezjanina osiągnięta w czasie asystencji. Nie może ona jednak być utożsamiana ze 

zdobywaniem kwalifikacji zawodowych. 

 Dla salezjanów powołanych do kapłaństwa lub diakonatu, formacja specyficzna jest 

określona przez wskazania wytyczone przez Kościół
522

. 

  

Biorąc pod uwagę konkretną sytuacje diakonów stałych w Zgromadzeniu, których 

liczba nie jest wielka, i zważywszy na podobieństwo ich formacji do formacji kapłanów oraz 

poprzez fakt jej zależności od Kościoła (w tym opracowaniu) nie będzie oddzielnej dla nich 

prezentacji. 

 

                                                           
519

 Cfr CG21 289 
520

 CG21 289 
588

 K 116 
522

 por. RFIS 



 160 

 

Formacja specyficzna salezjanina koadiutora 

 

10.1. Natura i cel 

 

447. Według Konstytucji „formacja specyficzna umożliwia salezjaninowi koadiutorowi, z 

pogłębieniem dziedzictwa duchowego Zgromadzenia, odpowiednie przygotowanie 

teologiczne w linii świeckości konsekrowanej i uzupełnia jego formacje na przyszła prace 

edukacyjno apostolska
523

. 

 Konstytucje nie tylko wyrażają życzenie, ale przedstawiają dyspozycje odpowiednio 

dostosowane do odpowiedzialności powołania współbrata i wspólnoty oraz do ukierunkowań 

Kościoła
524

. 

 

448. Czas formacji specyficznej widziany w kontekście opcji definitywnej życia 

salezjańskiego, przedstawia się salezjaninowi koadiutorowi jako konieczność: 

 -   czas weryfikacji, pogłębienia powołania i procesu formacyjnego; 

 - czas potwierdzenia własnej tożsamości, przeżytej we wzajemnym uzupełnieniu z 

kapłanem i własnych motywacji; 

- czas refleksji, nauki i kwalifikacji w środowisku chrześcijańsko-teologiczno-

duszpasterskim i życia  konsekrowanego salezjańskiego; 

- czas utrwalania pewnych zachowań i pedagogiki formacji ciągłej. 

 

10.2. Doświadczenie formacyjne 

 

449. Biorąc pod uwagę obecną sytuację a w sposób szczególny zmniejszona liczbę współbraci 

w tej strefie w poszczególnych Inspektoriach, różne są sposoby jej realizacji. W każdym bądź 

razie, należy zadbać, aby była całościowa i wspólnotowa.  

 

 W celu sprzyjania weryfikacji, pogłębienia i uzupełnienia formacji podkreśla się 

niektóre walory specyficzne w każdej z czterech wymiarach, obecnych w tym okresie. 

 

10.2.1. Wymiar ludzki 

 

 

450. Współbrat koadiutor zwraca uwagę: 

- na styl w relacjach odznaczający się prostota, delikatnością i pogoda ducha; 

- na cnoty społeczne kultywowane w większości przez ludzi czyniąc je przyjemnymi 

na zdolność słuchania innych i na komunikatywność; 

- na doświadczenie uczuciowości  i na zdolność relacji wychowawczych w różnych 

okolicznościach; 

- na codzienne relacje i na stosunek do salezjanina kapłana dla wzajemnego 

uzupełniania darów; 

- na głęboka wrażliwość na świat pracy i kultury ze zdolnością zdrowej oceny 

sytuacji i na możliwość przyjęcia  potrzeb zawodowych. 

 

10.2.2. Wymiar duchowy 

 

                                                           
523

 K 116: por. Salezjanin koadiutor, Postirocinio, ss. 202-206 
524

 por. VC 65. 68 



 161 

451. Salezjanin koadiutor weryfikuje swoje doświadczenie konsekracji i własny sposób 

wzrastania w Duchu Świętego, w jedności z głównymi liniami duchowości salezjańskiej. 

 Bierze udział w miłosierdziu Chrystusa Dobrego Pasterza, szuka możliwości 

pogłębienia w swoim życiu i czynnościach odnoszenie się do osoby  w stylu i duchu ks. 

Bosko jako założyciela i modelu. 

 Umie połączyć charakter świecki z sensem apostolskim i pielęgnuje te aspekty, które 

pozwalają mu akompaniować młodzież w ich wzroście duchowym. 

 Dojrzewa w całkowitym oddaniu się Bogu w inicjatywach apostolskich, w codziennej 

pracy i w trudnościach życiowych. W ten sposób jego życie zostaje pchnięte w kierunku 

dziecięctwa (synostwa) i kapłaństwa: stanie się liturgia tylko na jedna chwale Ojca
525

. 

 

 

10.2.3. Wymiar intelektualny 

 

452. Formacja specyficzna (własna) daje możliwość salezjaninowi koadiutorowi formacji 

intelektualnej solidnej i aktualnej i zawiera „solidna formacje teologiczna, pedagogiczna i 

salezjańska”
526

do służby w doświadczeniu powołania i misji, i wzmacnia przyzwyczajenie 

połączenia  refleksji z własna praca. Ta formacja jest wyszczególniona w projekcie formacji 

na szczeblu inspektorialnym. 

 

 

10.2.3.1. Studia teologiczne 

 

453. „Właściwe przygotowanie teologiczne w linii świeckości konsekrowanej”
527

, o którym 

mówią Konstytucje, zawiera wszystkie aspekty teologii, które służą dla umocnienia i 

oświecenia wiary chrześcijańskiej i życia konsekrowanego, aby żyć z radością i 

zobowiązaniem umożliwiając prace efektywna w ewangelizacji i katechizacji młodzieży, 

zwłaszcza pracującej, i w stosunkach ze świeckimi. 

 Pomiędzy różnymi materiami tego programu teologicznego nie powinno zabraknąć 

tematów aktualnych  z moralności chrześcijańskiej, teologii życia konsekrowanego, pogłębień 

biblijnych i liturgicznych, elementów teologii pastoralnej i katechetycznej oraz doktryny 

społecznej Kościoła. 

 Gdy chodzi o stopień znajomości teologii u koadiutorów, powinien być 

„proporcjonalny do stopnia kultury osiągniętego w innych sektorach studiów i 

kwalifikacji”
528

. 

 

 

10.2.3.2. Studia salezjańskie 

 

454. „Pogłębienie dziedzictwa duchowego Zgromadzenia”
529

 powoduje miedzy innymi: 

historia salezjanina koadiutora, jego duchowość, prezentacja niektórych figur znaczących, w 

których wcieliło się dziedzictwo (bogactwo) salezjańskie, teoria i praktyka Salezjańskiego 

Duszpasterstwa Młodzieży i pedagogiki salezjanina, ukierunkowania Kongregacji i 

rzeczywistość Rodziny Salezjańskiej. 

 

                                                           
525

 por. K 95 
526

 Regulaminy 98 
527

 K 116 
528

 CGS 688 
529

 K 116 



 162 

10.2.3.3. Edukacja w dziedzinie socjalnej 

 

455. Zgodnie z wymiarem świeckości własnego powołania, salezjanin koadiutor zostaje 

bezwzględnie przygotowany poprzez studium i refleksje, poprzez włączenie w pełny wymiar 

pracy, techniki, ekonomii i przez zetknięcie się z sytuacjami społecznymi i politycznymi. 

 

 

10.2.3.4. Przygotowanie profesjonalne 

 

456. Okres formacji specyficznej różni się od okresu kwalifikacji zawodowej. Nie jest 

możliwe, by w tym samym czasie miały miejsce formacja specyficzna i przygotowanie 

zawodowe. Kwalifikacja zawodowa rozpoczyna się w okresie ślubów czasowych, najlepiej 

przed asystencją, a kończy po formacji specyficznej, możliwością zdobycia specjalizacji. 

 

10.2.4. Wymiar edukacyjno pastoralny 

 

457. Salezjanin koadiutor: 

- rozwija szczególna czułość na młodzież uboga i trzyma się blisko świata pracy i 

konkretnych problemów życiowych; 

- pogłębia wizje duszpasterstwa i duchowości salezjańskiej młodzieży, fundament 

własnej akcji wśród młodzieży; 

- uważny na aspekty dotyczące misji Kościoła w świecie, ewangelizacja kultury i 

zadanie świeckich; 

- zakorzenia się coraz bardziej w misji edukacyjnej i ewangelizacyjnej młodzieży 

według perspektywy własnego powołania specyficznego w uzupełnieniu o 

salezjanina kapłana; 

- rozwija zdolności animacji, projektowania i pracy w ekipie, w środowisku 

Konferencji Episkopatu do spraw Duszpasterstwa, w dzieleniu się ze świeckimi, 

dbając o stosunek z Rodzina Salezjańska, ofiaruje własny, specyficzny wkład w 

komórkę animatora, ze świadomością własnej i jedynej konsekracji apostolskiej. 

 

 

10.3. Niektóre niezbędne warunki 

 

458. Pomimo strukturyzacji w różnych formach doświadczenie formacyjne salezjanina 

koadiutora nie może ograniczać się do możliwości uczestnictwa w niektórych kursach o 

kierunku teologiczno pastoralnym. Musi odnosić się do proporcji formacji organicznej i 

przystosowanej do specyficznego celu.  

 Jakość tego doświadczenia formacyjnego wymaga zapewnienia odpowiednich 

warunków, nawet tam, gdzie przez niewielka liczbę, albo inne powody, nie jest możliwe 

przestawienie rozwiązań strukturalnie stabilnych (dom, wspólnota, centrum i program 

studiów). 

 Ważnym jest dbanie o: 

- kontekst salezjański, 

- środowisko wspólnotowe, 

- programacja, animacja akompaniament doświadczenia, 

- specyficzny program studiów i refleksji, 

- weryfikacja przeżytego doświadczenia salezjańskiego, 

- służba Formatorów odpowiedzialnych. 

 



 163 

Aby zapewnić te warunki nieodzowna jest współpraca odpowiedzialna i wytrwała 

Inspektorii w tej dziedzinie, w których już teraz, prezentowane są doświadczenia 

pozytywne. 

 

 

 

Formacja specyficzna Salezjanina Prezbitera 

 

10.4. Natura i cel 

 

459. „Formacja specyficzna kandydata na ministra prezbitera śledzi wskazania i normy 

Kościoła i Zgromadzenia, i mierzy w przygotowanie kapłana pasterza - wychowawcy w 

perspektywie salezjańskiej”
530

. 

 Formacja specyficzna salezjanina kapłana lub diakona dąży do przygotowania 

salezjanina powołanego do wprowadzenia w życie misji do młodzieży poprzez święcenia 

kapłańskie czy diakońskie, przeżywając go we wspólnocie we współodpowiedzialności 

braterskiej razem z salezjaninem koadiutorem, wyrażając go w kontekście Rodziny 

Salezjańskiej i w szerokim horyzoncie Kościoła i Świata. 

 Tożsamość salezjanina księdza wywodzi się z połączenia dwóch elementów, które go 

cechują Konsekracja zakonna i kapłańska) w jedno i oryginalne doświadczenie: „z jednej 

strony, konsekracja kapłańska zostaje wcielona, wdrożona i ożywiana poprzez ducha i 

poprzez własna misje profesji salezjańskiej, a z drugiej, upewnia, wzbogaca i czyni płodną 

tożsamość pastoralna własnego powołania i całej wspólnoty”
531

. 

 

460. Mając na uwadze specyficzność salezjańska, można podkreślić następujące obiekty 

formacji specyficznej prezbitera: 

- asymilować uczucia Chrystusa Kapłana, których tak jak ks. Bosko jest świadkiem 

dla potrzebującej młodzieży i żyć posługą jako doświadczeniem duchowym; 

- czuć razem z Kościołem
532

, wcielić tożsamość kapłana tak jak jest prezentowana 

przez Kościół i w relacje ze wspólnota chrześcijańska (świeccy, inne powołania...) 

- wzrastać w świadomości, że posługa kapłańska jest wymiarem specyficznym 

własnego powołania salezjańskiego i jego charakterystyką: poprzez aspekt 

młodzieżowy i edukacyjny, poprzez naturę wspólnotowa, e poprzez obowiązek 

bycia księdzem zawsze i wszędzie
533

 w różnych działaniach, dziełach i funkcjach; 

- rozwijać własną wrażliwość ducha salezjańskiego dla wymiaru katechetycznego, 

powołaniowego i maryjnego w czasie spełniania posługi kapłańskiej; 

- dojrzewać w postawie rozeznania duchowego i pastoralnego naprzeciw osobom i 

zdarzeniom, aby moc orientować i akompaniować pojedynczych i wspólnoty; 

- nabyć solidną i dostosowaną do obecnego czasu formacje teologiczna i 

pastoralna, w harmonii z kierunkami Kościoła i Zgromadzenia; 

- nabyć doświadczenia w posłudze lektoratu i akolitatu, diakonatu i prezbiteratu w 

kontekście wspólnoty lokalnej i inspektorialnej; 

- ukształtować w sobie sprawność nabywania mądrości z życia, która będzie 

przygotowaniem do podjęcia się formacji ciągłej. 

 

                                                           
530

 K 116 
531

 Vigano E., Lezy nam na sercu ksiadz drugiego tysiaclecia, AKG (1990), s. 22. 
532

 por. PI 24. 
533

 por. KG 21 294 



 164 

 

10.5. Doświadczenie formacyjne 

 

461. Doświadczenie formacyjne kapłana, który powinien zachowywać całościowe spojrzenie 

na kapłaństwo uniwersalne i jedność z klerem lokalnym
534

, dokonuje się w perspektywie 

salezjańskiej i ma następuje według pewnych stopni i etapów progresywnych, które zakładają 

potwierdzenie i nabycie doświadczenia posługi lektoratu i akolitatu oraz potwierdzenie i 

doświadczenie świeceń diakonatu. 

 W niektórych Inspektoriach to (doświadczenie formacyjne) zbiega się w części z 

czasem przygotowań do profesji wieczystej. 

 (Salezjanin) powołany do bycia, tak jak ks. Bosko, znakiem-narzędziem Chrystusa 

Pasterza do służby młodzieży, przyszły prezbiter lub diakon dba o wiarę mocna i żywa, 

skoncentrowana na osobie Jezusa Chrystusa, Głowy Kościoła, najwyższego kapłana i 

mediatora. 

 Od Chrystusa uczy się i czerpie miłość pastoralną, która stoi u podstaw całego jego 

życia i całej jego formacji, która się uwidacznia we współczuciu i w miłości, która pcha w 

kierunku pełnego ofiarowania się misjom. 

 Żyje i pokazuje tę miłość jako minister Słowa, sakramentów i w uczynkach 

miłosierdzia. 

 Poruszony przez „daj mi dusze”, przygląda się każdej osobie i wydarzeniu w optyce 

pastoralnej i stara się w sensie wspólnotowym „w przeróżnych działaniach pedagogiczno-

pastoralnych dostarczyć dla odbiorcy zdolność przeżywania liturgii własnego życia wcielając 

ją w Eucharystię Chrystusa”
535

. 

 

10.5.1 Wymiar ludzki 
 

462. Upewniony, że skuteczność (efektywność) kapłaństwa zależy w dużej mierze od 

dojrzałości osobistej i od stosunków z innymi. Przyszły kapłan usiłuje zastanawiać się, w 

miarę możliwości, nad pełnią człowieczeństwa, którą widzi jaśniejącą w Jezusie Chrystusie i 

którą podziwia w Księdzu Bosko. 

 

 Ukazuje on wielki sens odpowiedzialności, uczuciowość dojrzała i pogodna, 

równowaga i ostrożność w ocenianiu i osądzaniu, szczerość serca i poszanowanie dla 

sprawiedliwości. 

 Uprawia w sobie zalety ludzkie, które go czynią lubianym i przez to bardziej godnym 

zaufania, jak życzliwość, uprzejmość, szczerość, wierność powiedzianego słowa, szacunek 

dla osób i otwartość na idee innych, ostrożność i dyskrecja. 

 Rozwija te zdolności, które ułatwiają spotkanie z ludźmi jak skromność, grzeczność w 

zachowaniu, zaufanie, posłuch, zrozumienie i miłosierdzie w rozmowie. 

 Utwierdza  stosunek braterski uzupełniający się  w pracy  z salezjaninem koadiutorem. 

 Uczy się rozpoznawania limitów, które musi posiadać w układach pastoralnych i w 

swoim zaangażowaniu w życiu innych osób. Utrzymuje stosunek pastoralny pozytywny, 

zrównoważony i roztropny z kobietą. 

 Rozbudowuje głęboką wrażliwość dla biednych i dla cierpiących. 

 

10.5.2 Wymiar duchowy 

 

                                                           
534

 por. MuR 36; PO 8.10 
535

 Cfr. VIGANO- E., Ci sta a cuore del duemila, ACG 335 (1990), pag. 35 



 165 

463. Wymiar duchowy jest punktem centralnym i identyfikującym powołanie aby być 

pośrednikiem działalności i obecności Pana. Chodzi tu o wykształcenie w sobie jedności 

między życiem wewnętrznym i duszpasterstwem, miedzy głoszeniem i świadectwem, uwaga 

na Boga i uwaga na młodzież, liturgia i życie. 

 W sercu doświadczającym niech będzie gotowość służby, ale przede wszystkim 

gotowość do jedności życia z Chrystusem, do kroczenia do świętości w kapłaństwie. 

 

 Świadomy faktu, że święcenia kapłańskie i diakońskie ustanawiają nową i głęboką 

łączność osobistą z Chrystusem, przez co zostanie ukształtowany w Chrystusa Głowę 

Kościoła, kandydat się do niej przygotowuje i zaczyna nią żyć, wiedząc, że wszystko zależy 

od tej łączności. Łączyć się z Chrystusem sentymentami głębokiej przyjaźni jest sercem 

całego przygotowania do święceń i do całej posługi kapłańskiej. 

 Całkowite ukształtowanie z Chrystusem charakteryzuje jego życie duchowe, które 

zostanie „zaznaczone, ukształtowane, naznaczone postawą i zachowaniami, które są właściwe 

Chrystusowi Głowie i Pasterzowi Kościoła”
536

. Utożsamiając się z „uczuciami, które są w 

Chrystusie Jezusie”
537

, wzrasta w miłości do Ojca do ludzi, naśladuje Chrystusa w oddaniu 

całkowitym siebie i w służbie. 

Wzrasta w mądrości i w Miłości do Chrystusa, często spotyka Go w Słowie Bożym i 

na modlitwie i żyje w łączności i w przyjaźni z Nim poprzez aktywne uczestnictwo w 

sakramentach, w sposób szczególny w Eucharystii i w Sakramencie Pojednania, w modlitwie 

brewiarzowej w służbie miłosiernej braciom. 

 

464. Jego upodobnienie się do Chrystusa jest uwidocznione poprzez utożsamienie się z 

Kościołem. Jest on powołany, aby być „człowiekiem Kościoła”. 

 Kocha Kościół, kontemplując jego rzeczywistość w wierze i żyjąc w jedności myśli i 

serca z pasterzami. Kultywuje żar duszpasterski i misyjny oraz da swój udział osobisty w 

budowie Kościoła. Uświęca go poprzez swoje życie święte. Odmawia modlitwy brewiarzowe, 

do których się odmawiania podjął się uroczyście
538

, pokarm modlitwy osobistej i wyrażenie 

sensu kościoła. 

 Ta miłość do Chrystusa pozostanie urzeczywistnione poprzez zobowiązanie się do 

życia w łączności z Kościołem lokalnym, z biskupem, z kapłanami, z zakonnikami i z 

laikami, doceniając i rozbudowując „jedność wspólnoty kościoła w zgodności różnych 

powołań, charyzmatów i służby”
539

. 

 

465. Upodobnienie się do Chrystusa i utożsamienie się z Kościołem przekształcają się w 

sposób naturalny w pokorną i bezinteresowną służbę braciom poprzez posługę kapłańską. 

 „Formacja do hojnego i darmowego ofiarowania siebie… uwidacznia kondycję 

konieczną dla tego, który jest powołany aby się stać objawieniem i przejrzystością Dobrego 

Pasterza, który daje swoje życie…”
540

. 

 Kapłan czy diakon kwalifikuje się jako „człowiek miłosierdzia”. On wie, że głównym 

zadaniem jego życia kapłańskiego nie jest realizowanie siebie samego albo doprowadzeniem 

do sukcesu wszystkich jego trudów – pozostawia to Panu – ale jest to ofiarowanie jego życia 

innym, z całą miłością i ascezą jakiej ono wymaga, świadomy, że w ten sposób pracuje dla 

tego naprawdę i jedynie znaczy (jest ważny). 

                                                           
536

 PDV 21 
537

 Fil 2,5 
538

 Cfr PAOLO VI, Lettera Apostolica 1972, Ad pascendum, VIII 
539

 PDV 16 
540

 PDV 49 



 166 

 Salezjanin żyje tę postawę w specyficznej perspektywie jego powołania, postawę 

radosnej i darmowej służby współbraciom i młodzieży, niepodzielnym sercem i wielką 

wewnętrzną wolnością nawet za cenę wielkiego poświęcenia osobistego. W ten to sposób 

rozwija tę „nieustającą dyspozycyjność aby zostać schwyconym, prawie ‘zjedzonym’”
541

 

poprzez wymagania misji. 

 

 

10.5.3 Wymiar intelektualny 

 

466. Formacja intelektualna salezjanina kapłana ma jako zadanie posiadanie przez kandydata 

szerokiego i gruntownego przygotowania w nauce świętej, solidnego zakorzenienia się w 

„salezjańskości” i w kulturze ogólnej odpowiedniej do potrzeb naszych czasów, aby w ten 

sposób był zdolny do dialogu i rozważania duszpasterskiego i aby był wstanie we właściwy 

sposób głosić orędzie ewangeliczne dzisiejszej młodzieży, umieszczenia go w ich kulturze i 

ukierunkowanie do tworzenia wspólnoty chrześcijańskiej
542

. 

 

 Studia pozostaną uzupełnione formacją duchową z osobistym doświadczeniem Boga. 

Tak to kandydat do kapłaństwa przekracza granice czystej nauki pojęciowej; daje solidny 

fundament i karmi własną wiarę, dociera di mądrości czy inteligencji serca, i się 

przyzwyczaja do rozmyślania, do studiowania i do dzielenia się jako postawę formacji ciągłej. 

 

467. Formacja intelektualna w tym okresie wymaga czasu i wielkiego oddania, miłości i 

ducha poświęcenia. Jest owocem wkładu wielu dyscyplin i metodologii, która pociąga w 

sposób aktywny. 

 Surowość naukowa studiów będzie zrównoważona z ich przeznaczeniem 

duszpasterskim
543

, konfrontując się z problemami duszpasterskimi dnia dzisiejszego, w 

sposób szczególny z wyzwaniami ewangelizacji kultur i inkulturyzacji Ewangelii. To zadanie, 

natchnięte ukierunkowaniem kościoła, powoduje inteligentną i odpowiedzialną refleksję w 

różnych kontekstach.  

 Studia muszą uzdolnić do komunikowania wiary dla młodzieży w ich sytuacji 

socjologicznej i do oświecenia i kierowania ich życia duchowego. W tym samym czasie , 

pozostanie prawdziwym, że tylko poważne studiowanie przyczynia się do solidnej formacji 

pasterza dusz jako mistrza wiary i uzdalnia do głoszenia orędzia ewangelicznego ze 

skutecznością według sposobów bardziej stosownych do dzisiejszej kultury. 

 

 

10.5.3.1 STUDIUM TEOLOGII 

 

468. Nauka teologii dąży do tego, aby kandydat do kapłaństwa pozyskał organiczne 

spojrzenie na prawdy objawione przez Boga w Jezusie Chrystusie i na doświadczenia wiary 

Kościoła. 

 Z jednej strony teologia jako punkt odniesienia ma Słowo Boże, celebrowane i 

przeżywane w Tradycji żywej Kościoła: stąd właśnie studiowanie Pisma św., Ojców 

Kościoła, liturgii i historii Kościoła. 

 Z drugiej zaś strony, ukierunkowuje się ona do kapłana, powołanego aby wierzyć, i 

komunikować wiarę i ethos chrześcijan: stąd nauka dogmatyki, teologii moralnej, teologii 

duchowej, prawa kanonicznego i teologii pastoralnej. 

                                                           
541

 PDV 28 
542

 Cfr RFIS 59 
543

 Cfr PDV 55 



 167 

 Skierowanie do człowieka wierzącego wymaga rozważenia kwestii stosunku wiara-

rozum; stąd studiowanie teologii fundamentalnej – traktat o objawieniu chrześcijańskim i jego 

przekazywanie w Kościele. Próbuje także dać odpowiedzi na niektóre problemy związane z 

sytuacją kulturalną i socjalną: stąd studia doktryny socjalnej (społecznej) Kościoła, 

misjologii, ekumenizmu, religii nie-chrześcijańskich
544

 i wyrażanie religijności. Ważnym jest, 

aby wszystkie te aspekty teologiczne zbiegły się harmonijnie spoglądając na historię 

zbawienia, która się aktualizuje w życiu Kościoła i w przemianach w świecie
545

. 

 

 Nie może pozostać zapomniana formacja na polu środków społecznego przekazu, 

która ofiaruje odniesienie teoretyczne do teologii komunikacji, magisterium Kościoła, 

wartości etyczne i problemy duszpasterskie złączone z kulturą młodzieżową, i przygotowuje 

przyszłego księdza czy diakona do zdolności komunikowania w homiletyce, w liturgii, w 

duszpasterstwie, w katechizacji, w ogólnej posłudze. Znajomość narzędzi, styli, kodów i 

języków nowoczesnych środków komunikacji, pomogą mu w głoszeniu Ewangelii, czyniąc 

przekaz bardziej zrozumiały dla współczesnego człowieka. 

 

 

10.5.3.2 PERSPEKTYWA SALEZJAŃSKA ORAZ MATERIE SALEZJAŃSKIE 

 

469. W kontekście programu głównego formacji kapłańskiej ogłoszonego przez Kościół, 

powołanie specyficzne salezjańskie prowadzi do podkreślenia perspektywy misji 

młodzieżowej i innych zakresów z nią się łączących. To powoduje, że: 

- w tychże samych dyscyplinach teologicznych ma być rozważanie tematów z 

wrażliwością salezjańską i podkreślenie ich wpływ na pracę duszpasterską; 

- się rozwijają specyficzne pola salezjańskie w linii do kapłaństwa albo pola, które 

mają z nią bezpośredni związek, jak doświadczenia kapłańskie księdza Bosko, 

duszpasterstwo młodzieżowe, katechizacja (spec. młodzieży) i duchowość 

salezjańska, kierownictwo duchowe osób, grup i wspólnot, zrozumienie i 

prowadzenie różnych typów powołań wewnątrz Rodziny salezjańskiej, fizjonomia 

pastoralna różnych dzieł salezjańskich i w nich postawa (figura) księdza czy 

diakona. 

 

 

10.5.4 Wymiar wychowawczo-duszpasterski 

 

470. Formacja specyficzna salezjanina kapłana w wymiarze wychowawczo-duszpasterskim 

dotyczy mentalności i kryteriów duszpasterskich, podejście, metodologia i zdolność, sposób 

ukazania się jako ksiądz salezjanin w rzeczywistości duszpasterskiej wspólnoty kościoła i 

naprzeciw wyzwań misji. W szczególności, w tym okresie zakres wychowawczo-

duszpasterski ma za zadanie kwalifikować współbrata poprzez wyrażenie podstawowe 

kapłaństwa, według specyficzności powołania salezjańskiego, kontynuując doświadczenia 

przeżyte podczas poprzednich lat formacji, w sposób szczególny podczas asystencji. 

 

 

10.5.4.1 ASPEKTY DO ROZWIJANIA W TYM OKRESIE 

 

471. Aby być sługą Słowa, w kontekście nowej ewangelizacji i naprzeciwko wyzwań 

kulturowych, przyszły kapłan czy diakon: 

                                                           
544

 Cfr PDV 54 
545

 Cfr RFIS 77 



 168 

- się kształci, poprzez studiowanie i medytację, aby głosić i świadczyć Słowo Boże, 

w zgodzie z „mens” Kościoła mając zawsze na uwadze stosunki pomiędzy wiarą i 

kulturą; 

- nauczy się sztuki kaznodziejstwa, w sposób szczególny homiletyki, i sztuki 

komunikacji społecznej w służbie ewangelizacji, z szczególną uwagą na niektóre 

pola jak pierwsze głoszenie, wychowywanie do wiary w katechizacji, rozmowy 

ekumeniczne, rozmowy miedzy religiami; 

- stać się bardziej zdolnym w kierownictwie i wzrastaniu duchowym osób, w sposób 

szczególny wśród młodzieży i w obrębie Rodziny salezjańskiej. 

 

472. Spoglądając na swoją służbę liturgiczną i sakramentalną: 

- przygotowuje się do różnych zadań liturgicznych kapłana czy diakona, szczególnie 

do przewodniczenia aktom kultu dla ludu chrześcijańskiego; 

- utworzy harmonię pomiędzy każdą wyrażeniem się kulturalnym z łącznie 

ewangelizacją i działaniem duszpasterskim Kościoła i z wybranymi podstawami 

PGS; 

- uzdalnia się do przygotowania młodzieży i wiernych do celebrowania 

sakramentów, głównie Eucharystii i Sakr. Pojednania. 

 

473. Aby być zdolnym do służby miłosierdziu właściwym dla kapłana czy diakona: 

- jest gotowy mieć na pierwszym miejscu logikę służby i się czyni świadkiem 

miłosierdzia Chrystusa Dobrego Pasterza we wspólnocie, przezwyciężając każdy 

egoizm i indywidualizm; 

- przygotowuje się do przyjęcia różnorakich form życia kapłańskiego czy 

diakońskiego, wg różnych zadań i miejsc w których się realizuje misja salezjańska; 

- wzrasta uważny na całokształt duszpasterstwa, idąc za wskazaniami Kościoła i 

Zgromadzenia i w zgodzie z PEPS lokalnym, ucząc się pracy w ekipie z 

metodologią i programowaniem duszpasterskim i dać własny specyficzny udział w 

CEP jako kapłan czy diakon; 

- jest gotowy do kierownictwa duchowego grup i ruchów młodzieżowych, i 

wspólnot kościelnych. 

 

 

10.5.4.2 PRAKTYKOWANIE POSŁUG I DIAKONATU 

 

474. W drodze do kapłaństwa mają szczególne znaczenie pedagogiczne posługi lektorat, 

akolitat i diakonat, które pomagają dojrzewać i próbować wartości i przyjąć postawy 

charakterystyczne w wymiarze wychowawczo-duszpasterskim i nabyć żądane  kompetencje i 

zdolności. 

 

10.5.4.2.1 Lektorat i akolitat 

 

Zadaniem lektora jest głoszenie Słowa Bożego w zgromadzeniu (wspólnocie) 

liturgicznym i wykonywanie innych zadań złączonych, jak, na przykład, dyrygowanie śpiewu, 

kierowanie uczestnictwa wiernych i nauczanie ich godnego przyjmowania sakramentów
546

. 

                                                           
546

 Cfr PAOLO VI, Lettera Apostolica, 1972, Ministeria quaedam, V 



 169 

Praktykowanie (pełnienie funkcji) lektoratu podkreśla w sposób szczególny miłość i 

znajomość Pisma Świętego, i zdolność do jego głoszenia. 

 

 Z akolitatem współbrat przyjmuje zadanie służby ołtarza, pomagać diakonowi i 

kapłanowi w akcjach liturgicznych, szczególnie w celebrowaniu Mszy św., W pewnych 

sytuacjach rozdziela Komunię św., wystawia publicznie Najświętszy Sakrament do adoracji 

wiernych. 

 Praktykowanie akolitatu podkreśla uczestnictwo w celebrowaniu Eucharystii i służbę 

liturgiczną w jej różnych aspektach. 

 

Dla kandydatów do święceń stopniowe praktykowanie posług Słowa i ołtarza ma efekt 

końcowy głównie pedagogiczny, ponieważ czyni ich bardziej świadomymi ich powołania i 

pomaga im być gorliwymi w duchu i gotowymi służyć Panu w wiernych
547

. 

 

 

10.5.4.2.2 Diakonat 

 

475. Także diakonat – dla tych, którzy dążą do kapłaństwa – jest pedagogicznie 

ukierunkowany do posługi kapłańskiej. Jest czasem wtajemniczenia, ale także pogłębienia i 

syntezy. Praktykowanie tych święceń pomaga w dojrzewaniu pewnych aspektów specyficznie 

kapłańskich, mimo że jest ograniczone w czasie i w możliwościach jego konkretnego 

zastosowania. 

 

 Wśród zakresów do uprzywilejowania w uczestnictwie i w praktykowaniu diakonatu, 

można zaznaczyć następujące: 

- głoszenie Słowa Bożego: diakon salezjanin kwalifikuje się ćwiczy w głoszeniu 

Słowa Bożego i wychowaniu młodzieży do wiary; 

- animacja liturgii: pogłębi on zawartości teologiczno-duszpasterskie Lekcjonarza, 

Mszału, Brewiarza. Poświęca się praktykowaniu posługi diakonatu na obszarze 

liturgicznym (organizując i przewodnicząc różnym celebracjom, troszcząc się o 

przygotowanie tych, którzy w nich uczestniczą) zarówno we własnej wspólnocie 

jak i podczas innych działalności duszpasterskich w kościele lokalnym; 

- duszpasterstwo sakramentów i przygotowanie do praktykowania sakramentu 

Pojednania: salezjanin który otrzymał diakonat w przygotowaniu do kapłaństwa 

jest stopniowo wprowadzany w posługę sakramentów i już się ukierunkowuje do 

przyszłego zadania bycia spowiednikiem i kierownikiem duchowym. Z pomocą 

współbraci ekspertów w dziedzinie moralnej i w spowiedzi, przyucza się on do 

poprowadzenia osób w sakramencie, zwracając uwagę na sytuacje, jasność 

kryteriów i zdolność wychowawczą i mając na pamięci stopniowość własnego 

przejścia. Przygotowuje się do towarzyszenia, orientacji i Kierownictwa 

duchowego osób również w zakresie niesakramentalnym. Wszystko to wymaga 

wrażliwości i umiejętności czytania ludzkiej rzeczywistości i oceniania jej według 

kryteriów wiary. 

Z diakonatem rozpoczyna się oficjalny obowiązek celebrowania Liturgii Godzin w 

imieniu Kościoła. 

 

10.6 Niektóre niezbędne zastrzeżenia 

 

                                                           
547

 Cfr  PAOLO VI, Lettera Apostolica, 1972, Ad Pascendum, Introduzione 



 170 

476. Lata specyficznej formacji salezjanina – kapłana znajdują swój ideał,  którym 

inspirowali się Apostołowie w Wieczerniku po Zmartwychwstaniu: skupieni na modlitwie 

razem z Dziewicą Maryją, oczekują przyjścia Ducha Świętego. 

Miłość duszpasterska i zapal dla  posłannictwa, w perspektywie otwartości na służbę 

duszpasterską – nadają ton całemu doświadczeniu formacyjnemu. 

 

477. Wspólnota formacyjna kapłanów składa się ze współbraci, którzy doświadczyli życia 

salezjańskiego i otrzymają wkrótce w całości obowiązki posłannictwa. Ważnym jest 

wprowadzić ich w przyjęcie pełnej odpowiedzialności za własna formacje już na początku 

tego etapu, tak rożnego od poprzedniego. 

Środowisko formacyjne musi się charakteryzować: 

- zaangażowaniem wszystkich w wysiłek formacyjny, przezwyciężając zachowania 

reagujące i osobiste, działając w sposób motywowany z dojrzałą wolnością, 

akceptując pogodnie posługę władzy i rożne mediacje; 

- studiowaniem traktowanym poważnie i docenianiem refleksji osobistej i 

wspólnotowej, 

- zorganizowaniem jakościowym życia modlitwy w stylu salezjańskim, podkreślając 

duchowość kapłańska i zachowując rytm modlitwy osobistej, 

- sensem braterskim poprzez dzielenie się własnymi doświadczeniami, wspólnotowym 

rozsądkiem w świetle Słowa Bożego, wspólnotowym postępowaniem w nawracaniu 

się i w upominaniu braterskim, szczerym i rozumiejącym spotkaniem, 

- darem i praktyka w prowadzeniu osobistym i w kierownictwu duchowym,  

- mocnym impulsem pastoralnym wyrażanym według charakterystyk tego etapu, 

omijając dwa niebezpieczeństwa: żeby styl życia wspólnotowego nie był oddalony od 

salezjańskich interesów duszpasterskich i żeby nie był całkowicie włączony w 

konkretna działalność duszpasterska uniemożliwiając w ten sposób kandydatom 

poświecenia właściwego czasu na naukę, na życie wspólnotowe i na modlitwę, 

- sensem jedności z Inspektoria, ze Zgromadzeniem i z Rodzina Salezjańska, harmonia 

z całym Kościołem i ze wskazaniami Pasterzy. 

 

Niech podchodzi się z wielką powagą do dopuszczenia do diakonatu i do kapłaństwa, 

troszcząc się o rzetelny proces rozeznania i współodpowiedzialność wszystkich powołanych 

do tego zadania, zaczynając od samego kandydata. 

 

478. „Centrum studiów” – czy to salezjańskie, czy też niesalezjańskie - stanowi cześć 

środowiska formacyjnego tej fazy. Uczestniczy ono kształtowaniu rozwoju mentalności, 

kryteriów i sprawności pastoralnych, przekazując faktycznie obraz kapłana i służby, które to 

wpływają na tożsamość powołaniową, na rozumienie posłannictwa i duchowości.
548

 

Wszystko to musi współgrać z projektem globalnym formacji. 

Centrum salezjańskie – które należy uprzywilejować – czyni możliwym 

zorganizowanie solidnych studiów o perspektywie salezjańskiej i skoncentrowaniu się na 

specyficznych treściach, które z niej wypływają. 

 

 

Nie wystarczy żeby wspólnota formacyjna gwarantowała wymiar salezjański swoim 

stylem życia duchowego i braterskiego, zaangażowaniem apostolskim i naukowym, lecz 

niezbędnym jest również uzupełnienie programu nauki o przedmioty „salezjańskie”, aby 

zaoferować solidny fundament powołaniu i służbie przyszłemu kapłanowi i diakonowi 

salezjańskiemu. 
                                                           

616. Por. PDV 67 



 171 

 

 

 

UKIERUNKOWANIA I NORMY PRAKTYCZNE 

 

479. Po trzech latach koadiutor salezjański i kandydat do kapłaństwa lub do diakonatu 

stałego, kompletują formacje początkowa poprzez formacje specyficzna.
549

 

 

 

I. Koadiutor salezjański 

 

480. Inspektorie są odpowiedzialne za zapewnienie współbraciom koadiutorom po 

asystencji formacji specyficznej i przygotowania zawodowego przewidzianego przez 

Konstytucje i Regulaminy Ogólne. Formacja specyficzna w zakresie intelektualnym polega na 

odpowiednim przygotowaniu teologicznym, pedagogicznym i salezjańskim, zgodnym z 

indywidualnym powołaniem specyficznym. Po formacji specyficznej można przewidzieć dalszy 

okres specjalizacji, pozwalający dopełnić kwalifikację zawodową rozpoczętą najlepiej przed 

asystencją
550

.   

481. Powołanie salezjanina koadiutora jest darem Pana, o który troszczy się współbrat 

i cała wspólnota. W tej perspektywie podanie koadiutora, który prosi o rozpoczęcie 

curriculum formacyjnego przygotowującego do diakonatu stałego lub do kapłaństwa, niech 

zostanie potraktowane ze szczególnie starannym rozpoznaniem, rozwagą i zastrzeżeniami, na 

jakie zasługuje zmiana charakteru powołania.  

W przypadku salezjanina koadiutora profesa czasowego, decyzję podejmie Inspektor ze 

swoją Radą, zgodnie z procesem, który uważa on za właściwy. 

W przypadku salezjanina koadiutora profesa wieczystego, podanie musi być skierowane 

do Przełożonego Generalnego, po uprzednim zatwierdzeniu przez Inspektora i jego Radę. 

Przed skierowaniem podania do Przełożonego Generalnego musi być zapewniony poważny i 

odpowiedzialny proces wewnątrz Inspektorii: 

- salezjanin koadiutor składający podanie rozpoczyna proces rozpoznania wspólnie z 

kierownikiem duchowym; gdy rozpoznanie przeprowadzone wspólnie z kierownikiem 

duchowym się kończy, zwraca się do Inspektora;  

- Inspektor ze swoją Radą przystępuje do przyjęcia lub odrzucenia podania, oceniając 

historię powołania, motywacje, jakie się wyłoniły, i opinię Dyrektora wspólnoty, analizując, 

czy współbrat wykazuje wyraźne oznaki powołania do diakonatu stałego lub salezjańskiego 

prezbiteratu, wskazując na końcu, jaka nowa przyczyna wpłynęła na tę zmianę;  

- w przypadku zgody ze strony Inspektora i jego Rady, Inspektor przekaże całą 

dokumentację Przełożonemu Generalnemu, do którego należy ostateczna decyzja. 

 

 

II. Salezjanin kapłan lub diakon stały 

 

 

482. Formacja specyficzna współbrata kleryka wymaga od każdego kandydata jasnego 

zorientowania na życie kapłańskie. Dlatego też, w momencie zaakceptowania przez niego 

tego etapu formacyjnego, wymaga się od współbrata deklaracji intencji powyższej orientacji. 

Sposoby tej deklaracji mogą być rożne: na przykład poprzez zapytanie do Inspektora o 

                                                           
549

 Por. Kons. 116 
550

 Por. Reg. 98. 



 172 

powzięciu studiów teologicznych lub zapytanie o rozpoczęcie przygotowania do ślubów 

wieczystych w perspektywie salezjańskiego kapłaństwa. 

 

483. „Formacja specyficzna kandydata do służby kapłańskiej postępuje według ukierunkowań 

i norm uchwalonych przez Kościół i Zgromadzenie”
551

. Współbracia przygotowujący się do 

święceń powinni w ciągu czterech lat doświadczyć intensywnej formacji we wspólnocie 

formacyjnej. 
552

 W tym czasie niech się da przywilej własnemu wysiłkowi w etap formacyjny; 

inne studia i działalności są dozwolone tylko jeżeli współgrają z celem głównym. 

 

484. Studia teologiczna trwają cztery lata. 
553

 Na wydziałach gdzie po trzechleciu 

instytucjonalnym następuje dwulecie licencjackie nauk kościelnych, czwarty rok teologii jest 

zastąpiony tymi dwoma latami.
554

 

 

485. „Formacja teologiczna e pastoralna niech będzie poważna poprzez studia przepisane 

przez Kościół”
555

. Niech będą „ustanowione i przeprowadzone według naszej charakterystyki 

powołaniowej. Niech będą szczególnie zadbane studia zagadnień salezjańskich z wyraźnym 

odniesieniem do Ks. Bosko jako kapłana”
556

. 

 

486. Studia teologiczne niech się odbywają w sposób poważny, najlepiej w centrach 

salezjańskich. 
557

 Kiedy niemożliwym jest uczęszczanie do centrum salezjańskiego, niech 

będzie uprzywilejowane to centrum niesalezjańskie będące w stanie uczestniczyć w formacji 

kapłana lub diakona wychowawcy i pasterza. Wybierając centrum studiów niech się bierze 

pod uwagę kryteria wspomniane wcześniej. 
558

 

 

487. Współbracia niech odbędą studia z „należytym przygotowaniem literackim i 

filozoficznym”.
559

 Powinni być w stanie czerpiąc ze źródeł refleksji teologicznej (Pismo 

Święte, dokumenty Magisterium Kościoła, dzieła Ojców Kościoła i wielkich Teologów).  

W tym celu specjalny przywilej należy dać dostatecznej znajomości łaciny oraz 

znajomości języków biblijnym dla tych, którzy chcą osiągnąć tytuły akademickie.
560

 

 

488. Na zakończenie studiów teologicznych, a dla przyszłych kapłanów zwyczajnie przed 

świeceniami kapłańskimi, niech będzie egzamin podsumowujący lub bakalauret.
561

 

 

489. To wszystko co się wymaga od jakości ludzkiej i duchowej, od przygotowania 

doktrynalnego, psycho-pedagogicznego, salezjańskiego, duszpasterskiego,  od poprzedniego 

doświadczenia duszpasterskiego i od wysiłku aktualizowania, niech będzie norma i kryterium 

w przeznaczeniu współbrata na formatora do wspólnoty formacyjnej kapłanów i diakonów.
562

 

 

                                                           
551

 Kons. 116 
552

 Reg. 97, por. CG 21, 295.44 
553

 CEC, Formacja teologiczna przeszłych kapłanów, CG 21, 295 
554

 Por, Sapientia christiana, art. 72-74. 
555

 CG 21, 295 
556

 Ibid 
557

 Reg. 97 
558

 Zobacz wczesniejsze n. 178 
559

 CEC-FT 129 
560

 Por ibid, 130 
561

 Por. Sapientia christiana, art. 72 
562

 Por. CGS 684-686 



 173 

490. Dyrektor, w egzekwowaniu swojego zadania, niech ma świadomość swojej szczególnej 

odpowiedzialności w formacji przyszłych kapłanów. Niech dba o wspólnotowa i 

indywidualna animacje duchowa: konferencje okresowe, słówka wieczorne, sprawozdanie 

miesięczne, momenty wyboru podczas dopuszczania, przygotowanie do posług i do świeceń, 

skupienie miesięczne i kwartalne, coroczne rekolekcje.
563

  

 

491. Posługi lektoratu i akolitatu, przewidziane dla kleryków w celu wychowawczym, niech 

będą udzielone podczas formacji specyficznej salezjanina kapłana. 

 

492. W udzielaniu posług i w świeceniach diakonatu i prezbiteratu niech punktem odniesienia 

będą normy Kościoła i Zgromadzenia, a w szczególności: 

 

- udzielenie posług lektoratu i akolitatu kandydatom do diakonatu i do prezbiteratu jest 

obowiązkiem od którego może zdyspensować tylko Stolica Apostolska,
564

 

- posługi te musza być wykonywane przez odpowiednia okres czasu w perspektywie 

odpowiedniejszego i specyficznego przygotowania do służby Słowa i ołtarza,
565

 

- wykonywanie tych posług przez odpowiedni okres czasu znaczy, że pomiędzy 

udzieleniem lektoratu i akolitatu będą respektowane odstępy ustanowione przez 

Stolice Apostolska i przez Konferencje Episkopatu. Pomiędzy akolitatem i 

diakonatem odstęp jest przynajmniej sześć miesięcy
566

 

- udzielenie lektoratu i akolitatu bez odstępu miedzy nimi przynajmniej paru miesięcy 

jest niezgodne z reguła i traci w ten sposób sens wychowawczy posług. Tak również 

zbyt bliski odstęp między akolitatem i diakonatem.
567

 

 

493. Jeśli chodzi o kryteria i sposoby dopuszczania do posług i do święceń niech się ma 

na uwadze to wszystko, co zostało powiedziane na temat wyboru powołaniowego. 
568

 

Dopuszczenie do diakonatu i do prezbiteratu musi być dokonane szczególnie starannie i z 

powaga na podstawie oceny całego doświadczenia formacyjnego. 

 

494. Świecenia diakonatu mogą mieć miejsce zwyczajnie tylko po ukończeniu trzeciego 

roku studiów teologicznych. 
569

 

Po świeceniach diakonatu, bez przerywania studiów regularnych, każdy diakon praktykuje 

swoje posłannictwo według związanymi z nim zadaniami liturgiczno – pastoralnymi. 

Ważnym jest aby ta praktyka się dobywała w sposób systematyczny  i żeby była 

kierowana i weryfikowana przez Formatorów. 
570

 

„Tempus congruum”, o którym mówi kanon 1032 § 2, będzie oceniany w powiązaniu do 

osoby kandydata i w perspektywie Zgromadzenia, już wcześniej dbającego o solidne 

przygotowanie duszpasterskie. 

 

495. Przyszli kapłani, przed świeceniami normalnie musza ukończyć cztery lata 

przebywania we wspólnocie formacyjnej. Dotyczy to również tych, którzy po ukończeniu 

trzech lat na jednym wydziałem, zapisali się na następne dwa lata licencjatu z teologii. 

                                                           
563

 Por. Konst. 55.70; reg. 49.79.175 
564

 Por. ACS 296, 26 
565

 Paweł VI, List Apostolski, 1972, Ad Pascendum II 
566

 Por. Kan. 1035 § 2 
567

 por ACS 293, str. 36; CEC-FS, str. 16 
568

 Por. Kryteria i normy; rowniez poprzednie n. 301 
569

 por. ACG 312, str. 46 
570

 por. ACG 312, str. 46-47 



 174 

„Po ukończeniu czwartego roku teologii lub pierwszego roku licencjatu, można otrzymać 

świecenia prezbiteratu”.
571

 

Kiedy poważne przyczyny sugerują przyśpieszyć świecenia kapłańskie podczas 

ostatniego semestru czwartego roku studiów teologicznych, decyzje podejmuje Inspektor 

w zgodzie ze swoja Rada Inspektorialną, zapewniając jednak w każdym wypadku 

ukończenie studiów teologicznych według norm kościelnych. 
572

 To samo dotyczy 

ewentualnego przyspieszenia świeceń diakonatu. 

Inspektor niech powiadomi o tym Przełożonego Generalnego poprzez Radcę Generalnego 

do spraw formacji. 

 

496. Jeżeli jakiś diakon, po ukończeniu normalnego cyklu formacyjnego, prosi o 

przedłużenie czasu przed podaniem o świecenia kapłańskie, należy wyjaśnić motywy tego 

zapytania i ustanowić cele, czas trwania i warunki formacyjne tego doświadczenia. 

497. W razie przerwania formacji specyficznej lub w wypadku niedopuszczenia z 

poważnych motywów do ślubów, do świeceń diakonatu lub prezbiteratu, jeżeli kandydat 

poprosił potem o możliwość kontynuowania przerwanej formacji lub o ponowne 

dopuszczenie, Inspektor wraz ze swoja Rada, przed rozpatrzeniem prośby, powinien 

znaleźć odpowiedni czas na pozytywna weryfikacje spełnienia ustanowionych warunków 

i osiągnięcia wyznaczonych celów. Czas tej weryfikacji normalnie nie powinien być 

krótszy niż jeden rok. 

 

498. Przygotowanie diakonów stałych ma miejsce się w pierwszym rzędzie w 

perspektywie Kościoła lokalnego, gdzie będą służyć swoim posłannictwem. 
573

 

Ewentualnie powinni odnieść się do wspólnot formacyjnych i do naukowych centrów 

salezjańskich  będących na miejscu. 

 

499. „Diakon zakonny, na stale lub czasowo przebywający na terenie na którym nie są 

używane przepisy dotyczące diakonatu stałego, niech nie posługuje bez zezwolenia 

Ordynariusza miejsca.
574

 

 

500. Mając na względzie powagę wyboru powołania, ewentualna prośbę salezjanina 

diakona stałego o świecenia prezbiteratu przedstawia się Przełożonemu Generalnemu, po 

uprzednim zatwierdzenie przez Inspektora wraz z Rada. Prośba powinna być 

potraktowana ze szczególną rozwaga i z należytą ostrożnością. 

 

 

ROZDZIAŁ JEDENASTY 

 

 

PRZYGOTOWANIE DO ŚLUBÓW  WIECZYSTYCH 

 

 

501. Konieczna jest formacja, której proces przebiega od pierwszej profesji zakonnej do 

pełnego wkroczenia na drogę życia salezjańskiego. Jest ona potrzebna „tak dla kandydata jak 

i dla wspólnoty, by we wzajemnej współpracy rozpoznać wolę Bożą i odpowiedzieć na 

                                                           
571

 ACG 312, str. 47 
572

 Por. Sapientia christiana, art. 72-74 
573

 Por. ACS 267, str. 54 
574

 Paweł VI, List Apostolski, Sacrum diaconatus ordinem (1967) 34 



 175 

nią”
575

. Jest to okres życia, w którym wzajemnie poznaje się i utwierdza decyzje powzięte w 

pełnej współodpowiedzialności. Dlatego też „współbrat wspomagany przez wspólnotę  i 

kierownika duchowego, dopełnia procesu dojrzewania w perspektywie profesji wieczystej”
576

.  

 

502. Śluby czasowe są łaską, pomiędzy przymierzem a konsekracją Bogu  oraz złożeniem 

pełnej ofiary z siebie.  

 Składając śluby czasowe posiada się całkowitą intencję ofiarowania się Bogu, należy 

jednak tej pełni dopatrywać się w profesji wieczystej, która, już w samej nazwie posiada 

aspekt całkowitego (totalmente) i definitywnego (per sempre) oddania się. To oddanie się 

uwidacznia część podstawową i definitywną w wolności salezjanina, z drugiej jednak strony 

ukazuje całkowitą konsekrację Bogu, która się wypełnia poprzez posługę w Kościele.  

 Wydarzenie tak bardzo ważne, które wpływa na całe życie salezjanina, ustanawiając 

nową i definitywną więź pomiędzy nim i Zgromadzeniem wymaga odpowiednio długiego 

czasu przygotowania. 

 

11.1 NATURA I CEL 

 

503. „Współbrat – mówią nasze Konstytucje – składa profesję wieczystą, gdy osiągnął 

dojrzałość duchową salezjańską, jakiej wymaga doniosłość podjęcia takiej decyzji. Ten 

uroczysty akt poprzedza odpowiedni czas bezpośredniego przygotowania.”
577

  

 Wyrażenie, „przygotowanie do profesji wieczystej” posiada różnorakie znaczenia i 

interpretuje się je różnymi sytuacjami.  

 Odnosi się to często, do bezpośredniego przygotowania do celebracji, po poprzednio 

podjętej decyzji, jak również po przedstawieniu podania oraz przyjęciu współbrata. 

 Zdarza się, iż czas na podjęcie decyzji o napisanie podania, traktuje się okres 

ocenienia i syntezy własnej formacji, od prenowicjatu aż do profesji czasowej. 

 Przez „przygotowanie do profesji wieczystej” rozumie się okres, na króry składa się 

proces rozpoznania i weryfika, przed podjęciem decyzji definitywnej, przed napisaniem 

podania, przed przyjęciem i przygotowaniem bezpośrednim do aktu profesji; dlatego też nie 

ogranicza się przygotowania do profesji poprzez przygotowanie do celebracji, poprzedzoną 

dopuszczeniem do niej. 

 

504. Celem przygotowania jest:  

- Weryfikacja swojego powołania  w świetle przeżytych doświadczeń: 

Współbrat przejrzy dokładnie drogę przebytą, z pocą łaski Bożej oceni swoją historię 

powołania oraz zweryfikuje solidność motywacji, którymi się kierował.  

 Od swojej strony, również wspólnota lokalna i inspektorialna towarzyszy mu w 

formacji, weryfikuje zdolność współbrata do podjęcia definitywnego kroku w życiu 

konsekrowanym jako salezjanin oraz analizuje motywacje i wymaganą dojrzałość duchową. 

 Rozpoznanie i dopuszczenie do profesji wieczystej, która niesie za sobą szczególną 

odpowiedzialność, czyni się na podstawie oceny globalnej formacji, która bazuje na 

pozytywnych elementach życia codziennego. 

 Fundamentalnym znakiem w wymaganej dojrzałości podczas ślubów wieczystych jest 

słuszna decyzja, to jest jasna i decydująca chęć ofiarowania się całkowicie Bogu, należenia do 

Niego oraz poświęcenia się na Jego służbę w powołaniu salezjańskim. Oprócz 

wspaniałomyślnej chęci do służby i skłonności do pracy na polu młodzieżowym i 

                                                           
575

 K 107 
576

 K 113 
577

 K 117  



 176 

wychowawczym czy też zachwyceniem się życiem salezjańskim, potrzebna jest również łaska 

Boża, ponieważ wszystkie wspomniane aspekty są ważne, lecz same nie wystarczą, aby 

podtrzymywać wielkość projektu życia konsekrowanego. Aby współdziałać z łaską Bożą 

musi się otworzyć cała osoba na dar wiary, który będzie się realizował w misji 

zaakceptowanej przez Pana przez pośrednictwo Kościoła. To właśnie jest znakiem najbardziej 

charakterystycznym, który potwierdza solidność innych elementów, powołania. 

- dojrzewanie nowej osobowości  

Współbrat, doznaje świadomości szczególnego charakteru profesji wieczystej, pogłębia 

motywacje i wzrasta w nim sens przynależności do Zgromadzenia. Ponownie opracowuje 

swój projekt życiowy w perspektywie walorów charyzmatu salezjańskiego. Projekt ten będzie 

miał na względzie również formację permanentną w przyszłości.  

- łaska Boża motywuje  ostateczną decyzję 

 Współbrat zakańcza swój wybór decyzją, przyjęcia definitywnie, projektu Księdza 

Bosko, jako program swojego życia i postanawia trwać w Jego duchu poświęcając się 

młodzieży, żyjąc w konkretnej wspólnocie inspektorialnej. Projekt ten i droga do świętości są 

naznaczone w Konstytucjach Salezjańskich. 

Świadomy zadań, które bierze na siebie, pokłada ufność w Bogu, jako Tym, który 

pierwszy go ukochał i ustanowił przymierze z nim. Znajduje również podporę i pomoc w 

swoich współbraciach i w miłości do młodzieży.
578

 

W czasie przygotowania, współbrat dialoguje ze swoim kierownikiem duchowym i z 

inspektorem, postanawiając ponowić profesję czasową, lub też podejmując decyzję, by nie 

kontynuować życia salezjańskiego. 

 

 

11.2. DOŚWIADCZENIE FORMACJI 

 

505. Czas przygotowawczy do profesji wieczystej daje możliwość poznania i przyjęcia 

projektu powołaniowego Księdza Bosko. 

Jest to czas dużego wysiłku duchowego, poznania braterskiego, szczerej oceny własnej 

sytuacji, świadomości otrzymanego daru, konkretnej i głębokiej identifikacji się z nim, 

potwierdzenia podstawowych motywacji oraz formułowania pedagogiki życiowej która 

pomoże mu w dalszej drodze do wierności. 

 

506. Celem programacji przygotowawania do profesji jest nadanie jakości treściom 

omawianym i metodzie, która powinna angażować całą osobę. W całości formacji podkreśli 

się porównanie między projektem salezjańskim a duchem całej Kongregacji. Jest to czas 

szczególnej refleksji nad Konstytucjami i poprzez to pogłębia się podstawowe tematy życia 

konsekrowanego, które umacniają egzystencję salezjanina. Refleksja ta rozszerzy się również 

o sens profesji zakonnej, o jej szczególny charakter, o jej praktyczność w Kościele jak 

również o sam ryt profesji. 

Ważnym aspektem w tym czasie jest skupienie, pogłębienie i porównanie Jezusa 

Chrystusa „naszej żywej reguły” z Księdzem Bosko oraz refleksja, modlitwa i kierownictwo 

duchowe. 

 

 

 

 

 

 
                                                           
578

 por. K 195 



 177 

11.3. NIEKTÓRE KONIECZNE WARUNKI  

 

 

507. Przygotowanie uważa się za czas ważny w procesie formacji, dlatego Kościół 

wzywa do tego, by pozostało ono jako szczególny czas pogłębionej duchowości.
579

  

Uważa się, iż przygotowanie może przebiegać cały rok, albo też przez kilka miesięcy, 

żyjąc w codzienności zwracając uwagę na aspekt formacji, lansując konkretne propozycje 

naznaczone przez momenty szczególne, osobiste lub grupowe. Współbrat w tym czasie jest 

prowadzony przez swoją wspólnotę lokalną i wspomagany przez wspólnotę inspektorialną.  

 Przygotowanie może być uzupełniane w ciągu całego roku (np. na początku okresu 

przygotowania, w trakcie i podczas bezpośredniego przygotowania do profesji), ale w taki 

sposób, aby nie zatracić kontynuacji i znaczenia tego przygotowania. 

 

508. Doświadczenie, które angażuje współbrata, wspólnotę i inspektorię. 

Jest bardzo ważnym, aby zagwarantować współbratu pomoc, również poprzez obecność 

osoby kompetentnej i doświadczonej, która potrafi towarzyszyć jednej osobie czy całej 

grupie.  

 Doświadczenie to wspomaga współbrata odczytywać duchowo własne życie od 

wstąpienia do nowicjatu, aż do aktualnego momentu w formacji, potwierdzając poziom 

swojej relacji do Chrystusa, ukazując swoją dojrzałość uczuciową i powołaniową oraz sposób 

swojej identyficacji względem walorów życia salezjańskiego.  

Pomaga również ocenić swoją dyspozycyjność wniknięcia w tajemnicę paschalną, 

jasność i trwałość motywacji oraz zdolność całkowitego i wiernego zobowiązania się.  

 

W tym zadaniu dialog i modlitwa ze współbraćmi jak również klimat wspólnotowy 

mają duże znaczenie, jednakże ponadto bardziej ważnym jest moment osobisty. 

 

509. Przygotowanie jest okazją do tego, aby współpracować między inspektoriami 

odnośnie do organizacji i inicjatyw związanych z przygotowaniem do profesji. Tego typu 

współpraca ułatwia organizację momentów sprzyjających formacji, powiększa jakość życia 

wspólnotowego, dając także większą możliwość dzielenia się swoimi doświadczeniami i 

metodami, daje również okazję do wyboru najbardziej wartościowego animatora.  

 

 

KIERUNEK I NORMY W PRAKTYCE 

 

 

510. „Profesję wieczystą zwyczajnie składa się po sześciu latach, licząc od pierwszej 

profesji. Jeżeli jednak inspektor uzna za stosowne, może przedłużyć ten czas, ale nie ponad 

dziewięć lat.
580

  

 Aby przedłużyć profesję czasową, należy kierować się szczególną roztropnością 

używając odpowiedniej motywacji. 

 

511. Profesja wieczysta może być złożona po upłynięciu terminu profesji czasowej
581

 

lub też pod koniec ostatnich trzech miesięcy przed upływem wygaśnięcia ślubów.
582

  

                                                           
579

 por PI 64 
580

 K 117 
581

 por kan. 657 § 1; K 117 
582

 por kan. 657 § 3 



 178 

Wspomniana możliwość może być zastosowana wtedy gdy posiada się słuszną 

przyczynę, potwierdzoną przez inspektora i jego radę. 

 

512. Przygotowanie do profesji wieczystej obejmuje okres weryfikacji i rozpozznania 

powołania w perspektywie złożenia podania, proces dopuszczenia i przygotowanie do 

celebracji aktu profesji; nie ogranicza się tylko do przygotowania celebracji, gdy nastąpiło 

już dopuszczenie. W czasie przygotowania do profesji wieczystej salezjanów kleryków i 

salezjanów koadiutorów zwróci się szczególną uwagę na rozpoznanie obu form powołania 

salezjańskiego, kapłańskiej i laickiej, w perspektywie ostatecznego wyboru. To samo staranne 

rozpoznanie musi mieć miejsce przed rozpoczęciem formacji specyficznej, kiedy ta poprzedza 

profesję wieczystą. Niech tego typu rozpoznanie będzie dokonane zarówno przez 

formowanego, jak i Inspektora i jego Radę. 

 

513. Inspektoria ułoży program przygotowania do profesji wieczystej, wskazując 

sposób, treść, czas trwania i odpowiedzialnych Włączając do tego programu również 

rekolekcje poprzedzające profesję. 

 

514. Przygotowanie do profesji wieczystej włączeni są: współbrat, inspektoria oraz 

wspólnota lokalna. Zachęca się, aby niektóre momenty przygotowania były realizowane przy 

uczestnictwie i współpracy innych inspektorii. 

 

515. Profes czasowy, jeden rok przed wygaśnięciem ślubów wyrazi inspektorowi, w 

sposób najbardziej odpowiedni, chęć przystąpienia do profesji wieczystej. 

 

516. W przygotowaniu do profesji wieczystej zwróci się szczególną uwagę na aspekt 

liturgiczny konsekracji zakonnej, podkreślając niektóre elementy zawarte w rycie profesji. 

 

517. „Zakonnik przystępuje do profesji wieczystej w momencie, kiedy osiągnie 

dojrzałość duchową i salezjańską wymaganą przez ważność podejmowanej decyzji.
583

 W 

swoim podaniu musi przedstawić: 

- pełna świadomość definitywnego kroku, którego dopełnia; 

- pełną wolności w jego dokonaniu; 

- wolną wolę, która jest wyrażona przez kontynuację życia salezjańskiego 

wcześniej podjętego; 

- wzmiankę na temat podjętej decyzji i punkt widzenia swojego kierownika 

duchowego i spowiednika. 

 

518. Dopuszczenie do profesji wieczystej dokonuje się na bazie ogólnej oceny procesu 

formacyjnego, weryfikując kandydata i jego stosunek do salezjańskiego projektu 

powołaniowego. 

 

519. W przypadku, kiedy zakonnik na ślubach wieczystych poprosi o przeniesienie ze 

swego Instytutu do naszego Towarzystwa, będzie miał przynajmniej trzyletni czas próby w 

jednej z naszych wspólnot, aby przyswoić sobie naszego ducha. Kończąc próbę, może 

przedstawić podanie i o ile będzie dopuszczony złoży profesję wieczystą według normy 

prawa.”
584

 

 

                                                           
583

 por Ordo Professionis Religiosae, Premesse 5. 14c; w celebracji salezjańskiej, zobacz Rytuał do profesji 

zakonnej, Towarzystwa św. Franciszka Salezego, Rzym 1989 
584

  R 94; por kan.684 



 179 

 

Rozdział dwunasty 

 

Formacja ciągła 
 

520. Całe życie jest powołaniem, całe życie to formacja. 

Formacja początkowa prowadzi do utożsamienia się z pewnym projektem życia 

konsekrowanego, które musi być wyrażone w doświadczenie życiowe w ciągu całego biegu 

życia. Formacja stała jest gwarancją i zadaniem prowadzącym ku życiu zgodnego z tym 

projektem „w wierności dynamicznej”
585

. Jest ona naturalną i bezwzględnie konieczną 

kontynuacją procesu przeżywanego podczas formacji początkowej. 

 

521. Formacja ciągła jest koniecznością zakorzenioną w osobistych realiach życia salezjanina 

i w sercu jego powołania chrześcijańskiego i salezjańskiego. Z wielu powodów: 

- charakter rozwojowy i dynamiczny osoby ludzkiej wymaga ciągłej otwartości na 

odnowę we wszystkich wymiarach i chwilach życia; 

- życie chrześcijańskie jest ciągłym powołaniem i rozwijaniem łaski chrztu św.; 

wymaga ono zdolności rozeznania i odpowiedzi wiary wobec wyzwań, które 

stawia sytuacja kulturowa. Sam Kościół jest w sytuacji ciągłego odnawiania się i 

do tej odnowy pobudza swoich członków; 

- salezjańskie posłannictwo młodzieżowe, które skierowane jest do tej części 

społeczności, która jest zawsze nowa i nie do przewidzenia, wymaga kreatywności 

i dynamizmu wciąż się odnawiających: „przy ich zachęcie młodzi nie pozwolą 

nam zatrzymać się w miejscu, wychowują nas i skłaniają nas by szukać 

odpowiedzi wciąż nowe i odważne”
586

; 

- Przyspieszone tempo przekształceń dokonujących się na świecie stanowią 

niepokojącą prowokację i rzucają wyzwania, które wymagają tak na szczeblu 

osobistym jak i wspólnotowym właściwych odpowiedzi (na przykład wyzwania 

nowej kultury, sekularyzacji czy ewangelizacji); 

- Dzisiejsze oczekiwania i powszechne zapotrzebowanie na jakość we wszystkich 

sektorach wymaga aby konsekracja zakonna umiała pozostać czytelną formą 

świadectwa życia i jednocześnie skuteczną formą służby apostolskiej
587

; 

- Animująca rola wspólnoty salezjańskiej jako siły ciągnącej, ukierunkowującej i 

formującej działanie duszpasterskie w nowym porządku wzajemnego dzielenia się 

ze świeckimi, podkreśla naglącą potrzebę poszukiwań o charakterze duchowym i 

apostolskim, potrzebę ciągłego uaktualniania z zakresu doktryny oraz 

odpowiednich i uznanych kompetencji. 

 

 

12.1 NATURA I CEL  

 

522. Formacja stała jest stylem życia i „całościowym procesem odnowy”
588

, który obejmuje 

poszczególne osoby i całe wspólnoty we wszystkich sytuacjach życia codziennego. 

                                                           
655

 VC 70 
586

 CG23 90 
587

 Por. CG21 310 
588

 PI 68 



 180 

 Formacja ta odbywa się przede wszystkim w „codzienności”, w samym wypełnianiu 

misji: „żyjąc pośród młodzieży i w ciągłym kontakcie ze środowiskami ludowymi salezjanin 

podejmuje wysiłki aby rozeznać pośród wydarzeń głos Ducha, zdobywając w ten sposób 

zdolność uczenia się od życia”
589

  

 Tak pojęta formacja wynika z doświadczenia wspólnoty, jest owocem braterskiego 

dzielenia się, wzajemnych kontaktów i relacji pełnych treści, poświęcenia duszpasterskiego 

wyrażonego we wspólnym planowaniu i wynika  z chrystocentrycznego przeżywanego 

liturgii i z autentycznego ewangelicznego stylu życia: wszystko to jest włączone w kontekst 

Kościoła  i Zgromadzenia. 

 W szerszym zasięgu – inspektorialnym, międzyinspektorialnym lub ogólnokościelnym 

– formacja otrzymuje bodziec i wsparcie poprzez propozycje jak i inicjatywy typowe oraz 

nadzwyczajne ciągłej odnowy duchowej i duszpasterskiej. 

 

523. Podmiotem formacji ciągłej jest 0praede wszystkim osoba salezjanina. Nic nie może 

zastąpić jego zaangażowania wolnego i z przekonania. Nikt nie może za niego przejść 

szlaków odnowy. „Każdy salezjanin – mówią konstytucje – przyjmuje odpowiedzialność za 

własną formację”
590

. 

 Celem formacji ciągłej jest działanie w taki sposób aby salezjanin przeżywał swoje 

powołanie z dojrzałością i radością, z twórczą wiernością i ze zdolnością odnawiania się jako 

ciągła odpowiedź Panu i wyzwaniom naszej misji. Taki styl wyraża się w zdolności do 

rozeznania i refleksji, przy stałym wysiłku na rzecz rozwoju życia duchowego i takiego stylu 

życia, który podtrzymywał będzie jakość doświadczenia, w poszukiwaniu kwalifikacji aby 

wypełnić misję z kompetencją zawodową i aby animować liczne siły apostolskie.  

 

 

524. Podmiotem formacji ciągłej jest również wspólnota salezjańska, jako nośnik i świadek 

daru Ducha w Kościele, jako wychowawczyni tych którzy są jej członkami i jako ta, która 

potrzebuje ciągle odnawiającej się wierności księdzu Bosko oraz rozeznania pod kierunkiem 

Ducha. Wspólnota jest podmiotem ciągłej formacji w swojej istotnej relacji wychowawczej 

do młodzieży i do świeckich, z tymi którzy dzieli ducha i posłannictwo; właśnie ta relacja 

pobudza do odnowy również duchowej i podsuwa racje (motywacje), kryteria do weryfikacji 

oraz wskazówki do nadążania za duchem czasów
591

. 

 W tym celu wspólnota, podmiot doświadczenia duchowego i apostolskiego, żyje 

zgodnie z projektem i odpowiada razem na powołanie salezjańskie. 

 

 

12.2 Doświadczenie formacji 

 

525. Formacja ciągła zachowuje żywy „ogólny i całościowy proces ciągłego dojrzewania 

poprzez pogłębienie każdego z wymiarów formacji... zaczynając od miłości duszpasterskiej i 

w odniesieniu do niej”
592

. Opiera się ona na metodach dostosowanych dla osób dorosłych, 

które rozpoczynają się od ich doświadczenia i od sytuacji przez nich przeżytych. 

 

12.2.1.1 Wymiar ludzki 

 

                                                           
589

 C 119 
590

 C 99 
591

 Por. CG 21 311 
592

 PDV 71 



 181 

526. Formacja ciągła ma na celu na rozwój osobowy. Ożywia i podtrzymuje proces 

rozwoju każdego współbrata w kierunku jego pełnej dojrzałości, biorąc pod uwagę całą 

rzeczywistość i własne ograniczenia, dla rozwoju osobowości zrównoważonej i dorosłej, 

świadomej własnej tożsamości i wiernej wobec niej. Rozwija we współbracie wrażliwość na 

wolność wewnętrzną, na jedność uczuć, na pogodę ducha, na umiłowanie prawdy i na 

koherencję między słowem i czynem
593

. 

 Dojrzały salezjanin rozwija wrażliwość, która mu pozwala otwierać się na otaczającą 

go ludzką rzeczywistość i daje mu zdolność do wchodzenia w relacje ze wszystkimi grupami 

wiekowymi, zwłaszcza we własnej wspólnocie i z ludźmi młodymi. 

 Czuje się pobudzany przez młodych, którzy potrzebują odnaleźć w nim człowieka 

„nowego”, zdolnego do wzbudzania entuzjazmu i do rozbudzenia w nich tych bogactw, które 

posiadają, tych pokładów wartości ludzkich i ewangelicznych. Czujna przyjaźń, atmosfera 

rodzinna, prostota i dobroć, troska o zachowanie godności każdej osoby stają się dla nich 

doświadczeniem wyjątkowym, są prawdziwym „świadectwem”
594

. 

 Kwestia rozwoju osobowego wymaga uwagi, w różnych okresach życia, na aspekty 

biofizyczne i psychologiczne (...) i towarzyszenie zarówno osobiste jak i wspólnotowe. 

 

 

12.2.2   Wymiar duchowy 

 

527. Salezjanin dba o życie duchowe jako doświadczenie Boga w kontakcie z młodzieżą, 

jako spojrzenie na wydarzenia przez pryzmat wiary i jako właściwe rozeznanie; świadomy iż 

jest mediatorem swojej obecności i swojego działania doświadcza radości w głoszeniu Jezusa 

Chrystusa i Jego Ewangelii. 

 Pogłębia swoje życie duchowe poprzez wspólnotowe dzielenie doświadczenia wiary i 

posłannictwa. Razem ze swoją wspólnotą żyje w obecności Ducha, doświadczanego jako 

„nieustanne źródło łaski i podporę w codziennym trudzie, aby wzrastać w miłości ku Bogu i 

ku ludziom”
595

. 

 Kroczy drogą duchową zaproponowaną mu przez Kościół i według projektu życia 

konsekrowanego wytyczonego w Konstytucjach jako konkretna pedagogia świętości. Dba o 

właściwe wykorzystanie szczególnych okazji danych dla odnowy, takich jak rekolekcje i inne 

nadzwyczajne ku temu okazje.
596

 

 Rozwija i pogłębia swoje całkowite oddanie się Bogu i zjednoczenie z Nim, starając 

się unikać rozproszeń i powierzchowności. Synowski dialog z Ojcem prowadzi go ku 

zjednoczeniu pracy z modlitwą i ku życiu w jedności z Bogiem pośród codziennych zadań i w 

jakiejkolwiek sytuacji.  

 

  

12.2.2.1 Wymiar intelektualny 

 

528.  Wymiar intelektualny formacji ciągłej nie ogranicza się do gromadzenia wiedzy lub do 

uaktualniania kompetencji, aspektów oczywiście nieodzownych; pomaga zaś przede 

wszystkim wzrastać w mądrości aby móc przeżywać z większą świadomością własne życie 

konsekrowane i aby przygotowywać  się do sprostania w sposób kompetentny potrzebie misji 

w różnorakich okolicznościach i sytuacjach oraz w różnych rolach. 

                                                           
593

 Por. VC 71  
594

 Por. CG 23 292 
595

 C 25 
596

 Por. C 91 



 182 

 Wyraża się on przede wszystkim w zachowaniach i w zdolności do pracy i refleksji, w 

taki sposób, aby móc żyć głębiej z otwartością i inteligencją zetknięcie się różnych 

rzeczywistości i aby zdobyć solidne kryteria w rozeznaniu, zgodne z chrześcijańską wizją, z 

wytycznymi Kościoła i z charyzmatem salezjańskim. 

 Potrzeba dbać również o uaktualnianie wiedzy doktrynalnej, profesjonalnej, 

znajomości kultury miejsc w których żyjemy i działamy, o podnoszenie kwalifikacji 

zawodowych i technicznych
597

 aby móc we właściwy sposób podołać służbie wychowawczo-

duszpasterskiej z umiejętnością animacji i ukierunkowywania osób, projektów i dzieł. 

 Proces i zachęta do formacji ciągłej polega na otwartości na bodźce, których źródłem 

są: Kościół powszechny i partykularny, doświadczenie oraz kierunki rozwoju Zgromadzenia, 

wytyczone przede wszystkim poprzez Kapituły Generalne i nauczanie Przełożonego 

Generalnego, poprzez programy  i  inicjatywy inspektorialne i międzyinspektorialne. 

 

 Należy dostosować do wieku współbraci owo uaktualnianie kompetencji, biorąc pod 

uwagę fakt, iż każdy etap życia zakłada różnice we wrażliwości duchowej, w niepokojach 

duszpasterskich i w zainteresowaniach kulturalnych, które, jeśli dobrze są rozwijane poprzez 

naukę i przemyślenia, zasilają osobowość współbrata, dodają jakości jego doświadczeniu i 

zwiększają efektywność jego życiu apostolskiemu. 

 

 

 

12.2.3 Wymiar wychowawczo-duszpasterski 

 

529. Salezjanin jest wezwany do ożywiania daru miłości duszpasterskiej otrzymanego wraz 

z profesją zakonną aby ten sposób mógł przeżywać z zaangażowaniem swój wkład 

wychowawczy i apostolski, aspekt mistyczny i ascetyczny swojego oddania Bogu i młodzieży 

w zrywie Da mihi animas. 

 

 Szkoła formacji to przede wszystkim praca wychowawczo-duszpasterska przyjęta i 

spełniana jako zamierzenie wspólnotowe: jest ono przygotowane, zaprogramowane i 

weryfikowane razem, jest dzielone poprzez szeroko pojętą i współodpowiedzialną współpracę 

w WWD, rozumianej jako doświadczenie duchowe i kościelne. 

 „Kontakty nawiązywane przez WWD, działającą i żywą – jak mówi CG 24 – są 

miejscem wzmożonej formacji ciągłej i dotykają aspektów ludzkich, pedagogicznych i 

salezjańskich. Kontakty te są nośnikami wiadomości, uzdalniają do nowych form 

komunikacji, sprzyjają bardziej uważnemu wsłuchiwaniu się w potrzeby świata i kultury 

młodzieżowej, zwłaszcza gdy WWD promuje udział młodzieży w pracy wspólnoty”
598

. 

 Poprzez ciągłe dawanie i branie, salezjanin zdobywa odnowione zrozumienie swojego 

powołania, uczestniczy w duchowości księdza Bosko, czyni aktualnymi swoje kompetencje, 

staje się zdolny do ożywiania szerokiego środowiska wychowawczego, do towarzyszeniu 

grupom i do ukierunkowywania osób. 

 

 

530. Różne środowiska i dzieła, w których salezjanin jest wezwany by pracować, oraz 

różne zadania, jakie są mu powierzane, wymagają szczególnego przygotowania i ciągłego 

wysiłku odnawiania kwalifikacji; stanowią one wymóg i okazję do odnowy i do docenienia 

zdolności poświęconych na służbie posłannictwa. 

 

                                                           
597

 Por. PI 68 
598

 CG 24 55 



 183 

 Taka wytrwała szkoła wiary jest zgodna z misją Kościoła, z jej potrzebami, z 

duszpasterskim dążeniem do jedności Kościoła powszechnego i lokalnego, w relacji do świata 

młodzieży i potrzeb wychowawczych. 

 

 

12.3 TROSKA O NIEKTÓRE ASPEKTY ŻYCIA 

 

531. Salezjanin jest „wezwany aby przeżywać aktywnie czas swojej formacji w każdej 

sytuacji, uznając ją za czas sprzyjający do wzrostu w powołaniu”
599

, umiejąc szukać i 

znajdywać „w każdym etapie życia nowe zadania do wypełnienia, sposób bycia, służenia i 

kochania”
600

. 

 

 Niektóre sytuacje i szczególne okoliczności wpływają na bieg życia; jeśli we właściwy 

sposób stawia się im czoła mogą stanowić okazje do pogłębiania i wyrażania na różnych 

doświadczeń na polu powołaniowym. 

Fazy życia , które można mniej lub bardziej przewidzieć, naznaczone są również 

doświadczeniami osobistymi oraz sytuacjami społecznymi, kulturalnymi lub duszpasterskimi 

trudnymi do przewidzenia, które jednak wpływają na całe doświadczenie osobiste. 

 

 

12. 3. 1. Fazy życia 

 

12. 3. 1. 1 PIERWSZE LATA PEŁNEGO WDROŻENIA W PRACĘ WYCHOWAWCZĄ I 

DUSZPASTERSKĄ 

 

532. Pierwsze lata wejścia w pełną działalność duszpasterską są dla salezjanina kapłana lub 

koadiutora szczególnie ważne: dają one nowe impulsy choć mogą również stwarzać sytuacje 

problemowe. 

Przejście z życia ukierunkowanego i pod opieką – jakim było życie przeżywane we 

wspólnocie formacyjnej – do pełnej odpowiedzialności osobistej w pracy pasterskiej zakłada 

zazwyczaj zmianę w założeniach egzystencjalnych, dostosowanie się do odmiennego rytmu 

życia i pracy i wymaga nowej syntezy życia. 

Wychodzą na światło dzienne ze szczególną siłą pewne potrzeby jak uznanie własnej 

wartości, twórcze poszukiwanie płodności, wysiłek do osobistej inicjatywy i kreatywności. W 

konfrontacji z rzeczywistością życia salezjańskiego może uwidocznić się u salezjanina pewne 

napięcie i dystans między tym czego się nauczył, a tym czego doświadcza  każdego dnia we 

własnym życiu. Może czuć się nie wystarczalny wobec nowych zadań i odpowiedzialności.  

 

533. Salezjanin angażuje się w pogłębianie własnych motywacji i rozwijanie jedności życia i 

działania, walcząc z rozproszeniami i unikając wyobcowania, samotności i utraty entuzjazmu 

duchowego. Świadomie przyjmuje zadanie przeżywania w pierwszej osobie projektu Bożego 

w każdej sytuacji życia i wyraża na różne sposoby swoją wierność powołaniu. 

 W tej fazie życia współbrat utwierdza w sobie zmysł wspólnotowy, poczucie 

współodpowiedzialności, dyspozycyjność w dzieleniu się doświadczeniem; rozszerza 

spotkania ze współbraćmi o bogatszym doświadczenie, zdolnymi do ubogacenia i 

towarzyszenia mu z przyjaźnią, cierpliwością i własną duchowością; docenia te sytuacje, 

które pomagają mu we wzroście entuzjazmu dla Chrystusa, w odnowie duchowej i w 

refleksji. 

                                                           
599

  C 119 
600

  VC 70 



 184 

 

534. Wspólnota stara się stworzyć mu  środowisko rodzinne, obdarzyć go zaufaniem i 

możliwościami wypełniania misji, pomocą w rozwoju kompetencji i ciągłości własnej 

formacji, w sposób szczególny zaś angażuje go we wspólnotowy  rozwój duchowy. Dyrektor 

jest świadomy, iż powinien odznaczać się szczególną odpowiedzialności i braterskim 

wyczuciem w takim towarzyszeniu współbratu. 

 

 

 Inspektoria towarzyszy w sposób szczególny kapłanom i koadiutorom, którzy znajdują 

się w pierwszych latach spełniania ich zadań apostolskich. 

 Oprócz zapewnienia wsparcia na poziomie lokalnym zapewnia ona również stałe 

formy oparcia poprzez które współbracia znajdują konieczną pomoc do pozytywnego 

spełniania swojej służby. Z pewną częstotliwością organizuje spotkania, aby przedłużać 

wysiłek duchowy przeżywany podczas formacji początkowej i aby dać sposobność do 

wymiany doświadczeń, do refleksji nad życiem wspólnotowym i pracą duszpasterską. 

 

 

12. 3. 1. 2. LATA DOJRZAŁEJ AKTYWNOŚCI 

 

535. Pełne zaangażowanie, jakim współbrat odznacza się, zadania i odpowiedzialność jaką 

przyjmuje na siebie sprzyjają jego dojrzewaniu poczucia pewności i zaufania do siebie 

samego. Taki stan czyni go bardziej dostosowanym do spełniania w sposób kompetentny 

swoich zadań, do pogodnego sprawowania władzy, do rozwiązywania konfliktów i do 

większej otwartości na innych, przy poszanowaniu ich potrzeb i aspiracji. 

 Tym niemniej, z upływem lat, mogą uwidocznić się sytuacje w których doświadcza on 

trudności wobec aktualnej sytuacji młodzieżowej w starciu z nowymi wymogami 

kulturowymi i duszpasterskimi. Mogą dojść do głosu  pytania odnoszące się do własnego 

doświadczenia w życiu wspólnotowym, na polu uczuciowości, rozwoju duchowego, 

radosnego daru z siebie. 

 Potrzeba aby współbrat nie stał się ofiarą „codzienności”, utraty początkowego 

entuzjazmu, przesadnego aktywizmu lub „indywidualizmu, któremu towarzyszy strach przed 

byciem nie na czasie z oznakami zamknięcia, skostnienia lub rozluźnienia”
601

. 

 

536. Inspektoria wspiera współbrata, gwarantując mu środki animacji duchowej, okazje do 

przygotowania się do zadań powierzonych mu jak  również spotkania i inicjatywy, aby 

wspierać go w tych zadaniach, które wypełnia i w sytuacjach którym musi stawić czoło.  

  

 Regulaminy wymagają, aby ”co jakiś czas zagwarantowany był dla wszystkich 

salezjanów odpowiedni czas dla ich odnowy”
602

. Powinno to być silną okazją do 

wzmocnienia w powołaniu, na przykład przy okazji jakiejś rocznicy profesji lub święceń,  

przedłużony czas, w którym odchodzi się niejako od życia codziennego, aby „odczytać je” w 

świetle Ewangelii  i aby poddać się konfrontacji z głębokim sensem własnego projektu życia i 

aby wzmocnić jedność wewnętrzną. Aktywizm ustępuje miejsca pogłębionemu spotkaniu ze 

samym sobą i poszukiwaniu głębi. 

 W takich okolicznościach, salezjanin, w swoim powołaniu do życia konsekrowanego,  

odnawia wizję życia chrześcijańskiego i salezjańskiego i odnawia motywację własnych  

wyborów. Uczy się akceptować znaczenie własnej egzystencji z większą pogodą ducha i 

                                                           
601

 Ibid 
602

 R 102 



 185 

poczuciem rzeczywistości, z wciąż bardziej przejrzystymi przesłankami, poczuciem ofiary, w 

perspektywie dojrzewania do pełni człowieczeństwa i duchowego ojcostwa
603

. 

 

 

 

12.3.1.3 Wiek zaawansowany 

 

537. Przedłużająca się średnia długość życia jest darem, który należy przyjąć i uważać za 

wartościowy, jest okazją by żyć po salezjańsku zgodnie z cechami charakterystycznymi dla 

posłannictwa i dla ducha, jakie wyznaczają naszą egzystencję
604

. Także w obecnej sytuacji 

dotyczącej powołań mamy przed sobą jako model i zachętę naszego ojca i założyciela Księdza 

Bosko również w jego starości i chorobie; nie zamknął się on w sobie ale zachował ciągły 

kontakt z młodzieżą, pełen zapału misyjnego, animator dla współbraci, całkowicie polegający 

na Bogu, pełen niepokoju o innych, świadomy wartości jaką są cierpliwość i cierpienie. 

 

538. Ten okres życia jest czasem niosącym ze sobą dary, które należy docenić, 

niebezpieczeństwa, którym należy stawić czoła, bogactwa, którymi należy się dzielić. Mogą 

ujawnić się w tym czasie ograniczenia, które trzeba zaakceptować oraz różne inne cechy do 

przezwyciężania. Bywa że ktoś, po wielu latach aktywnej pracy, zmuszony aby ograniczyć 

swoje zajęcia lub nawet zostawić pewne zadania, może poczuć się niedoceniony i z 

trudnością akceptuje proces starzenia się. Bywa, że doświadczając pewnych braków wobec 

niektórych sytuacji jest mniej dyspozycyjny na zmiany i skłonny do zamykania się w sobie. 

 Dla tych natomiast, którzy świadczą swoją dyspozycyjnością czas ten otwiera drogę 

do nowych przejawów równowagi osobistej, braterstwa i służby. Współbrat uczy się 

pogodnego starzenia się, stanowiąc dla innych cenne źródło innej obecności we wspólnocie, z 

którą wciąż dzieli się swym bogactwem duchowym oraz cechami typu zdolność refleksji, 

mądrość, spojrzenie na sprawy najważniejsze oraz inne cechy typowe dla swego wieku. 

 

539. Salezjanin w podeszłym wieku powinien spotykać się z pomocą aby zaakceptować tą 

nową sytuację i wyrazić poprzez nią najgłębszy sens swego powołania, świadomy iż życie 

zakonne zachowuje swoją wymowę i znaczenie we wszystkich okolicznościach, będąc w swej 

istocie zdecydowaną i ciągłą dyspozycyjnością na wolę Bożą. Jego wysiłki są skierowane na 

pełne uczestnictwo w życiu wspólnotowym i duszpasterskim, dzieląc się swoim życiem 

modlitwy, doświadczeniem, mądrością i darem rady. Poszukuje potrzebnych sił dla swego 

życia duchowego i pastoralnego i możliwości do realizacji tych form służby i duszpasterstwa, 

do których jest jeszcze zdolny. 

 Gdy przychodzą lata choroby, cierpienia lub ograniczenia fizycznej autonomii czy też 

wreszcie czas ostatecznego spotkania z Chrystusem, salezjanin znajduje pomoc by 

zrealizować aż do ostatniego momentu swoją wierność konsekracji i by uczynić ze swego 

życia całkowity dar rodzący się w pełnym i definitywnym zjednoczeniu ze swoim Panem. 

 

12.3.2 Niektóre szczególne sytuacje  

 

540. Nie tylko okresy życia, możliwe do przewidzenia, ale także okoliczności 

przewidziane i nie przewidziane składają się na konkretne doświadczenie powołania i 

formacji ciągłej. W każdym wieku mogą dojść do głosu szczególne sytuacje lub momenty, 

które wymagają nowego odniesienia do wartości i do najgłębszych motywacji dotyczących 

naszej egzystencji; mogą się one ujawnić ze względu na czynniki zewnętrzne (zmiana 

                                                           
603

 Por. VC 70 
604

 Por. Vecchi J., L’anzianità: un’ età da valorizzare, ACG 337 (1991), str. 44-51 



 186 

wspólnoty lub formy pracy, nowe zadania, niepowodzenia, trudności związane ze wspólnotą) 

lub wypływać z motywów wewnętrznych (choroba, trudności w relacjach międzyosobowych, 

osłabienie motywacji, oschłość, kryzys wiary czy tożsamości lub też pogłębienie powołania, 

nowe pobudki duchowe itp.)
605

. 

Uważna miłość ze strony współbraci i Dyrektora uprzedza momenty tego typu zanim 

będzie za późno i wychodzi naprzeciw przejawiając się w zaufaniu i w niezastąpionym 

towarzyszeniu. 

Współbrat stara się i jest wspierany w szukaniu odpowiedniego oparcia ze strony osób 

ostrożnych, które pomagają mu zrozumieć sytuację i właściwie rozeznać znaczenie tego co 

przeżywa. Dyrektor jak i współbracia wyrażą z wyczuciem i bezzwłocznie, w sposób jak 

najbardziej odpowiedni, własne zrozumienie, pomoc i bliskość. 

Takie chwile, przeżywane z nastawieniem formacyjnym, mogą stać się okazją do 

odnowienia ufności wobec Pana Boga, do wewnętrznego stanięcia wobec prawdy i do 

zbliżenia się do tajemnicy Paschalnej. 

 

 

12.4 OŻYWIANIE FORMACJI CIĄGŁEJ 

 

541.  Wysiłek formacji ciągłej zarówno zachowań jak i mentalności, środowiska i pedagogii 

życiowej, programu oraz zorganizowanej służby jest powierzony nie tylko odpowiedzialności 

każdego współbrata ale też wspólnocie na różnych jej poziomach oraz animatorom i 

formatorom. Liczne i zróżnicowane są sposoby dawania tej odpowiedzi poprzez życie 

przeżywane jako powołanie. 

 

12.4.1 Płaszczyzna osobista  

 

541. Salezjanin jest w pierwszym miejscu odpowiedzialny za własną formację
606

 i stara 

się odpowiadać na wciąż nowe wymagania jakie stawia mu powołanie. Wie, że utożsamiać 

się z powołaniem, które mobilizuje go do wewnętrznej konfrontacji, oznacza iść z 

zaangażowaniem drogą formacji stałej. Podnoszenie własnych kompetencji i ich aktualizacja 

są częścią formacji, ta jednak musi zmierzać do pogłębiania życia wewnętrznego i odnawiania 

mentalności, to jest właśnie sercem jego życia. W tym znaczeniu formacja jest przeżywana 

jako wewnętrzne odnawianie się. 

W tym celu, posłuszny Duchowi Świętemu, współbrat rozwija swoje talenty w 

ciągłym dążeniu do nawrócenia i odnowy. Angażując się w „proces formacyjny, który trwa 

całe życie”
607

, salezjanin docenia niektóre konkretne wyrazy tego zaangażowania: 

 

- rozwija „zdolność do uczenia się od życia”
608

, dbając o relacje, dialog i rewizję 

życia, zwłaszcza we wspólnotach i z młodzieżą oraz zachowując mentalność 

otwartą i krytyczną,
609

 gotową do dialogu i akceptacji; 

- dba o zdolność rozeznania duszpasterskiego w danej rzeczywistości
610

, korzystając 

z powszechnie dostępnych środków (dzielenie się doświadczeniem i 

posłannictwem, stosowanie się do wskazań Kościoła i Zgromadzenia, uważne 

podejście do różnych sytuacji, lektur, nauki); 

                                                           
605

 Por. VC 70; „I confratelli ‘in difficoltà’ o ‘gravemente compromessi” w ISM 390-395 
606

 Por. CG 21 311 
607

 C 98 
608

 C 119 
609

 Por. R 99 
610

 Por. Vecchi J., Io per voi studio, ACG 361 (1997), pag. 29 



 187 

- dba o rozwój duchowy, by realizować własny projekt życia, wiernie przestrzega 

wskazówek Konstytucji, troszczy się o jakość modlitwy, rozmyślania i życia 

sakramentalnego, docenia wartość kierownictwa duchowego i osobistej refleksji, 

umie wygospodarować czas na powrót do źródeł swej konsekracji i unikać tak 

przepracowania jak i powierzchowności; 

- docenia wartości formacyjne codziennego życia wspólnotowego i wykorzystuje 

proponowane okazje do formacji ciągłej; w WWD i w kontaktach z Rodziną 

Salezjańską pozostaje otwarty na okazje wspólnego wzrastania; 

- stara się spełniać swoje obowiązki zgodnie z kompetencjami wymaganymi przez 

sytuacje i czas
611

: jest świadomy, że animować, wychowywać i prowadzić w 

obecnej sytuacji kulturowej i religijnej oznacza być zdolnym do stawiania czoła 

życiowym problemom typu relacji wiara-kultura, na polu etyczno-moralnym, 

pedagogii ducha i sakramentalnej oraz wymiaru społecznego; 

- wraz z przełożonymi szuka miejsca najbardziej odpowiadającego jego talentom i 

uzdolnieniom osobistym jak i potrzebom Inspektorii. Okazuje ciągłą 

dyspozycyjność aby okresowo dokształcać się
612

, zarówno na płaszczyźnie 

doktrynalnej jak i zawodowej i wykorzystuje okazje, które są mu dane z okazji 

konweniów naukowych, konferencji, kursów, i innych spotkań formacyjnych. 

 

12.4.2 W aspekcie miejscowym 

 

542. „Naturalnym środowiskiem wzrostu w powołaniu – mówią Konstytucje – jest 

wspólnota, gdzie salezjanin zajmuje swoje miejsce z ufnością i współodpowiedzialnością. 

Życie wspólnoty, otwartej na Chrystusa i na potrzeby czasów, jest formacyjna: i właśnie 

dlatego musi ona wciąż rozwijać się i odnawiać”
613

. 

 

Oto niektóre czynniki, które wpływają na kształtowanie wspólnoty jako miejsca 

formacji ciągłej: 

 

- stworzenie we wspólnotach miejsca oraz stylu życia i pracy, które sprzyjają 

wzrostowi zarówno osobistemu jak i wspólnotowemu: 

. duch rodzinny ułatwia spotkania, wychodząc sobie naprzeciw poprzez otwartość i 

dialog, sprzyja atmosferze wspólnego poszukiwania i rozeznawania, które bierze pod 

uwagę doświadczenie każdego i prowadzi do wyciągania wniosków z codziennych 

doświadczeń; 

. klimat wiary i modlitwy wzmacnia wewnętrzne motywacje i uzdalnia do 

przeżywania ich z odwagą ewangeliczną i ofiarnością pasterską; 

. właściwe założenia wspólnej pracy, projekt życia wspólnotowego i 

duszpasterskiego oraz ich weryfikacja sprzyjają w życiu salezjanina proces rewizji 

swoich zachowań jako zakonnika, swoich metod pracy oraz odnawianie jakości życia i 

posłannictwa. 

 

- dobre wykorzystanie czasu, środków i tych aspektów, które wynikają z życia 

wspólnotowego aby sprzyjały formację ciągłą: 

                                                           
611

 Por.C 119 
612

 Por. R 100 
613

 C 99 



 188 

. czas modlitwy wspólnotowej, jak rozmyślanie, czytanie duchowne, słówko 

wieczorne, skupienia miesięczne i kwartalne; czas weryfikacji, współdziałania i 

współodpowiedzialności (wśród których szczególnie dzień wspólnotowy
614

); 

. kontakty ze wspólnotą inspektorialną i ze Zgromadzeniem oraz przyjmowanie 

bodźców i wskazówek które do nich docierają; 

. przekaz informacji, lektury, wyposażona biblioteka; 

 

- ustalenie rocznego programu formacji ciągłej; 

 

- zapewnienie formacji we wspólnocie wychowawczo-duszpasterskiej poprzez 

spotkania, programowanie i weryfikację, oraz przez inicjatywy akceptowane przez 

innych członków Rodziny Salezjańskiej. 

 

 

- umożliwienie osobom, które tego potrzebują możliwości spotkań 
programacyjnych, typowych dla ducha odnowy (inicjatywy, 
doświadczenia, kursy itd.). 

 

543. Dyrektor jest pierwszym animatorem formacji ciągłej we wspólnocie. Dobrze 

przygotowany, powinien: 

- sprzyjać atmosferze i kontaktom wewnętrznym oraz zewnętrznym,  które nadają 

jakość życiu wspólnotowemu („wspólnotowe kierownictwo duchowe, konferencje, 

słówka wieczorne, spotkania”
615

); 

- dzielić się ze współbraćmi kryteriami życia i działania salezjańskiego;  w tym celu 

pozwala poznać i uznać jako sprawy wartościowe dokumenty Kościoła oraz 

salezjańskie i rozwijać jedność z inspektorią i ze Zgromadzeniem; 

- animować posłannictwo salezjańskie, zachęcając do odpowiedzialności całą 

wspólnotę i jej Radę oraz sprzyjać spotkaniom, które pobudzają do życia 

braterskiego, pogłębieniu kompetencji i odpoczynkowi
616

; 

- wraz z Rodziną Salezjańską i z WWD sprzyjać kontaktom i formacji, dbając o 

tożsamość charyzmatu PEPS (?) pobudzając wspólnotę do animacji jako zadania i 

wykorzystywać w sposób inteligentny środki służące animacji posłannictwa jak, 

na przykład, przekaz informacji i doświadczenie wynikające z aktywnego 

uczestnictwa.
617

 

  

 

12.4.3 Na poziomie inspektorialnym  

 

545. Inspektoria jest wspólnotą formacyjną i podlegającą formacji 

 Realizuje ona swoją misję wyrażającą się poprzez doświadczenie życiowe  dzieła i 

pracę w kontekście historycznym i geograficznym wytyczonym przez „Da mihi animas” i w 

Systemie uprzedzającym. 

 Projekt inspektorialny, tożsamość salezjańska wcielana w życie i kryteria nadające 

kierunek rozwojowi duchowemu, uczestnictwo w posłannictwie i duchu salezjańskim wraz z 

Rodziną Salezjańską i z ludźmi świeckimi oraz wiele innych aspektów życia inspektorii 

                                                           
614

 Por. CG 23 222 
615

 R 175 
616

 Por. R 173 
617

 Por. CG 24 172 



 189 

stanowią podstawową formę ożywiania formacji ciągłej gdyż stanowią ideał życia i punkt 

odniesienia, który pobudza do życia salezjańskiego. 

 Niemały wpływ ma w tej perspektywie równowaga jaką Inspektoria jest w stanie 

utrzymać pomiędzy przygotowaniem osób, utwierdzanie jakości wspólnot i znaczenia życia 

salezjańskiego i posłannictwa. W pewnych sytuacjach formacja ciągła współbraci i wspólnot 

otrzymuje bodziec do działania wypływający z nowego zrywu i z nowych płaszczyzn 

działania duszpasterskiego, w innych wymagane jest raczej przystosowanie i skupienie uwagi 

na jakości doświadczeń i służby  

 

546. W każdej Inspektorii powinny znaleźć się czas, środki i warunki, które skonkretyzują, na 

różne sposoby formacji ciągłej we wspólnotach inspektorialnych, lokalnych i każdego 

współbrata. 

 Głównymi procesami, które angażują współbraci do weryfikacji i ponownego 

zdefiniowania naszej obecności we wspólnocie inspektorialnej są m.in.: kapituły, spotkania, 

opracowywanie i weryfikacja Projektu Inspektorialnego i Dyrektorium. 

 Spotkania dyrektorów i ekip inspektorialnych i grup współbraci. 

 Wreszcie wszelkie inicjatywy, które rozwijają zdolność rozeznania, pobudzania do 

metodycznej odnowy, towarzyszą animatorom, podnoszą systematycznie osobiste 

kwalifikacje, zachęcają do zaangażowania na rzecz zakładania i formacji grup i centrów które 

mogą podnieść znaczenie wspólnoty inspektorialnej 

 

547. Niektórymi warunkami mogącymi wpłynąć na formację ciągłą w inspektorii są: 

 

- dbałość o dobre funkcjonowanie zarządzania i animacji, szczególnie zaś coroczna 

wizytacja inspektorialna, rekolekcje, Kapituła inspektorialna (jej przygotowanie i 

realizacja), działania Rady inspektorialnej, Delegata i Komisji ds. formacji; 

- planowanie działania programowego, które zakłada w szczególności: 

. opracowanie „organicznego planu formacji ciągłej współbraci ze względu na ich 

odnowę duchową, na ich kwalifikacje duszpasterskie i na ich kompetencje 

wychowawcze i zawodowe”
618

; 

. przekształcenie powyższego planu w roczny program formacji ciągłej w 
inspektorii; 

. przygotowanie plan szkolenia i zobowiązać się również pod względem finansowym i 

personalnym, do jego wytrwałej realizacji. Szczególną uwagę należy zachować w 

przygotowaniu ekspertów w sprawach dotyczących salezjańskości i zaangażować ich 

w służbie na rzecz współbraci i wspólnot; zapewnić, aby współbracia kompetentni w 

tych sprawach byli zaangażowani do specjalnych zadań wytyczonych przez projekt 

inspektorialny, które powinny znajdować swoje przedłużenie na polu ich kwalifikacji; 

 . posiadanie programu formacji salezjanów świeckich, w którym przewidziane będą 

„treści, doświadczenia i czas poświęcony formacji; zdefiniowanie ról w relacjach i 

sposobach współpracy między salezjanami i świeckimi; koordynacja między różnymi 

sektorami i strukturami animacji; rola i działania Inspektora i członków Rady 

inspektorialnej w działaniach formacyjnych; dyspozycyjność centrów, grup i struktur 

animacji inspektorialnej”
619

; 

 

- zapewnić spotkania: 

. ekip inspektorialnych, w celu wypracowania zbieżności i przygotowania osób do 

zadań przewidzianych do wykonania; 

                                                           
618

 CG 23 223 
619

 CG 24 145 



 190 

. dyrektorów, Formatorów, animatorów, ekonomów i innych współbraci jako 

okazję, by pogłębić tożsamość salezjańską w wymiażę wychowawczo-

duszpasterskim
620

. Podczas tych spotkań, traktując o sprawach specyficznych o 

charakterze administracyjnym i organizacyjnym, obecna jest stale troska o życia 

religijne i rozwój duchowy i doktrynalny salezjanów; 

 

- sprzyjać i organizować szczególne inicjatywy: 

. przygotować inicjatywy typowe i nadzwyczajne do formacji duchowej i 

duszpasterskiej dla wszystkich współbraci według programu wieloletniego, który 

bierze pod uwagę rozwój teologii i nowych zagadnień pastoralnych; 

. działanie w taki sposób, aby rekolekcje miały „szczególną skuteczność we 

wzroście osobistym i przyczyniały się do jedności inspektorii i aby były docenione 

poprzez przygotowanie współbraci, odnowę form i osób je prowadzących
621

; 

. zorganizować centrum lub ekipę inspektorialną do animacji w zakresie 
duchowym i kulturalnym, w powiązaniu z centrum studiów nad salezjańskością 
i z centrum duchowości, tam, gdzie istnieje. 

 

- rozwijać współpracę z innymi grupami rodziny salezjańskiej na polu formacji 

ciągłej poprzez inicjatywy nietypowe, lub przez systematyczne i programowe 

działanie, które może być zaproponowane i rozwijane przez ekipy w których skład 

wchodzą członkowie różnych grup; 

- zachować otwartość wobec instancji odnowy i kształcenia proponowane z ramienia 

kościoła, Instytutów życia konsekrowanego i w środowiskach pokrewnych 

naszemu posłannictwu 

 

548. Inspektor, wsparty przez swoją Radę, Delegata i Komisje inspektorialne ds. formacji, 

zobowiązuje się, aby zapewnić wyżej wskazane warunki. 

 Aby dbać o formację ciągłą: 

- opiera zaangażowanie współbraci na kontakcie osobistym i oferuje okazje do 

odnowy;
622

 

- programuje wraz ze swą Radą lub poprzez Komisję działania i inicjatywy, które 

pobudzają i wspierają formację ciągłą współbraci oraz wspólnot i przyjmuje jako 

zadanie priorytetowe formację głównych animatorów (dyrektorów, 

Formatorów, delegatów); 

- śledzi ze szczególną uwagą codzienne życie wspólnot lokalnych; 

- sprzyja współpracy międzyinspektorialnej. 

 

549. Delegat ds. formacji, z pomocą komisji inspektorialnej ds. formacji ma za zadanie: 

- uwrażliwianie współbraci i wspólnot na konieczność formacji ciągłej; 

- koordynacja różnych inicjatyw aby zapewnić kontynuację formacji; 

- opracowanie treści i subsydiów i organizacja odpowiednich służb: odnowione 

rekolekcje, dni i spotkania modlitewne, przedłużone kursy odnowy, konwenia, 

spotkania poświęcone pracy nad dokumentami Kościoła i salezjańskimi, 

wskazówki bibliograficzne; 

- docenianie wkładu na rzecz formacji ciągłej innych Delegatów i animatorów; 

- utrzymanie kontaktu z Delegatami innych Inspektorii i z koordynatorem 

międzyinspektorialnym. 
                                                           
620

 Por. R 101 
621

 CG 21 332 
622

 Por. R 102 



 191 

 

 

12.4.4 Na poziomie międzyinspektorialnym  

 

550. Proponuje się pewne inicjatywy na rzecz animacji w zakresie formacji 

permanentnej o szerokim zasięgu: 

 

- różne formy więzi pomiędzy Inspektoriami dla wymiany doświadczeń, 

organizacji wspólnych programów i inicjatyw, wypracowania pomocy 

formacyjnych, aby wzmocnić wysiłki osób oddanych animacji (formacji); 

- ustanowić, na poziomie Regionu, grup językowych lub Konferencji 

Inspektorii, według możliwości i zapotrzebowań, ośrodki formacji 

permanentnej. Te ośrodki mogą na różne sposoby ofiarować swoją służbę 

poszczególnym Inspektoriom, wspólnotom oraz poszczególnym 

współbraciom, organizując na przykład kursy lub programy, przygotowując i 

ofiarując materiał dla animacji wspólnot lub troszcząc się o tłumaczenia 

tekstów salezjańskich w różnych językach; 

- stworzyć, na poziomie regionalnym lub Konferencji Inspektorialnych, grupy 

osób przygotowanych w zakresie studiów salezjańskich z możliwością 

przychodzenia z posługą, oferujących publikacje, kursy o charakterze odnowy 

współbraci będących w formacji permanentnej. 

 

551. Radcy regionalni będą czuwają nad realizacją programów międzyinspektorialnych 

dotyczących formacji permanentnej i pozostają w kontakcie z Inspektorami, którzy są za nie 

odpowiedzialni. W tym celu uprzywilejowują lepszą współpracę i koordynację pomiędzy 

Inspektoriami. 

 

 Radca Generalny ds. formacji ma troskę oraz szczególną odpowiedzialność o formację 

integralną i permanentną współbraci. Stymuluje i wspiera działalność Inspektorii. W 

zgodności z odpowiednim Radcą Regionalnym patronuje ich pracom programacyjnym i 

realizacji linii praktycznych dotyczących formacji współbraci. Troszczy się w sposób 

szczególny o funkcjonowanie ośrodków formacji permanentnej.  

 

 

UKIERUNKOWANIA I NORMY DOTYCZĄCE PRAKTYKI 

 

552.  Salezjanin, jako pierwszy odpowiedzialny za własną formację
623

, stara się żyć 

nieustannie postawą odpowiedzi na powołanie i trudu odnawiania się: troszczy się o 

odpowiednią pedagogię życia duchowego, codzienność czyni czasem uprzywilejowanym 

formacji, rozwija w sobie trud rozeznawania (duchowego) i nabywa umiejętności czerpania 

nauki z życia
624

; jest na bieżąco (w sprawach Kościoła) i pozostaje otwartym na jego głos 

oraz na sytuację, zwłaszcza ludzi młodych i środowisk ludowych; przyjmuje wspólnotę jako 

naturalne środowisko swojego doświadczenia powołaniowego i z nią dzieli w sposób aktywny 

własną drogę (powołania); żyje przynależnością do Inspektorii i Zgromadzenia oraz 

przyjmuje propozycje i inicjatywy, które one przedkładają. 

  

553. Każda wspólnota będzie posiadała program formacji permanentnej, który uwzględnia 

różne wymiary formacji salezjańskiej; będzie go weryfikować oraz odnawiać czyniąc 

                                                           
623

 Por. KG 21, 311. 
624

 Por. Konst. 119. 



 192 

aktualnym. W tym programie przypisze się odpowiednie znaczenie skupieniom miesięcznym i 

kwartalnym, momentom programacji i weryfikacji, momenty formacji we WWD (= 

Wspólnotach Wychowawczo-Duszpasterkich) i razem z Rodziną Salezjańską.  

 

554. „Wspólnoty lokalne powinny tak zaprogramować swoją działalność, aby została 

zagwarantowana współbraciom możliwość uczestnictwa w modlitwach, wspólnotowej 

refleksji oraz możliwość wygospodarowania koniecznego czasu na stałą odnowę osobistą”
625

. 

 

555.  Dyrektor da pierwszeństwo animacji zakonnej i duszpasterskiej oraz kierownictwu 

duchowemu we swojej wspólnocie. „Jego pierwszym zadaniem jest animacja wspólnoty, 

ażeby żyła wiernością Konstytucjom i wzrastała w jedności”
626

. „Ma również bezpośrednią 

odpowiedzialność za każdego współbrata: pomaga mu realizować jego osobiste powołanie i 

wspiera go w pracy, jaka mu została zlecona”
627

. Troszczy się o jakość formacji obecnej w 

codziennym doświadczeniu w wierności Konstytucjom i Regulaminom, czyni efektywne 

współodpowiedzialność i współpracę współbraci, stymuluje animacyjną obecność we WWD, 

zabiega o jedność z Inspektorią, Zgromadzeniem, Rodziną Salezjańską i z Kościołem.  

 

556. Inspektorialny Program Formacji
628

 zawiera Plan Formacji Permanentnej 

uwzględniający perspektywę odnowy duchowej, nabywania kwalifikacji duszpasterskich i 

kompetencji wychowawczych oraz zawodowych współbraci. W procesie jego 

wypracowywania weźmie się pod uwagę różne zadania i funkcje, różnorodność wieku, 

sytuacji i momentów życia (pierwsze pięć lat, wiek dojrzały, znaczące jubileusze, wiek 

starczy...). 

 

557. „Wszystkim salezjanom w wieku dojrzałym należy okresowo zapewnić odpowiedni 

czas na własną odnowę. Inspektorie niech uwzględniają tę potrzebę w swoim programowaniu. 

Każdy współbrat niech odpowie na to wezwanie, mając na względzie także dobro własnej 

wspólnoty”
629

.  

 

558.  Inspektor animuje sektor formacji integralnej i permanentnej współbraci
630

, na 

pierwszym miejscu nadając charakter formacyjny swojemu zwyczajnemu zarządowi 

Inspektorią. Angażuje w działalność formacyjną swoją Radę i animatorów inspektorialnych, a 

zwłaszcza IKF (Inspektorialną Komisję ds. Formacji) i Dyrektorów. Będzie wykazywał 

dyspozycyjność do współpracy międzyinspektorialnej, do współpracy z Rodziną Salezjańską i 

Kościołem lokalnym.  

 

559.  Inspektorialna Komisja ds. Formacji wraz z Inspektorem i jego Radą w animacji 

procesu formacji permanentnej wspólnot i poszczególnych współbraci
631

 oraz w programie 

wspólnej formacji ze świeckimi. Komisja wypracuje program inicjatyw w ramach 

towarzyszenia formacyjnego, a idących po linii Inspektorialnego Programu Formacyjnego, 

uważna na odmienne uwarunkowania współbraci, według ich wieku, specyficznego 

powołania, ich różnorodnych funkcji.  

 

                                                           
625

 KG21, 327; por. Regul. 69. 44. 
626

 Konst. 55. 
627

 Tamże. 
628

 Por. poprzednie nry 18. 211. 
629

 Regul. 102. 
630

 Por. Konst. 161. 
631

 Por. KG 21, 322. 



 193 

560. Współuczestnictwo w jednym duchu i tym samym posłannictwie ze świeckimi domaga 

się wspólnej, solidnej formacji
632

, która odnajduje swoją uprzywilejowaną realizację w 

prawidłowym funkcjonowaniu WWD
633

.  

 Inspektorialny Program Formacji zawiera linie formacyjne odnośnie do salezjanów i 

świeckich razem. Przewiduje uwzględnienie odpowiednich doświadczeń, treści, osób 

odpowiedzialnych i czasów poświęconych na inicjatywy formacyjne
634

.  

 

561.  Niech Regiony, grupy językowe lub Konferencje inspektorii współpracują w zakresie 

inicjatyw i (tworzenia) programów dotyczących formacji permanentnej i, według możliwości i 

potrzeb, ustanowią ekipę lub ośrodek formacji permanentnej. 

  W szczególności, niech organizuje się na poziomie międzyinspektorialnym okresowe 

inicjatywy dla podwyższania kwalifikacji właściwych dyrektorom lub innym grupom 

współbraci. Te inicjatywy powierzone są odpowiedzialności inspektorów danego Regionu lub 

zainteresowanej Konferencji, Radcy regionalnego i Radcy ds. formacji
635

. 

 

562.  Do Rady Generalnej należy wyrażenie zgody na tworzenie międzyinspektorialnych i 

regionalnych ośrodków formacji permanentnej. Odpowiedzialni za te ośrodki biorą za punkt 

odniesienia (wskazania) Radcy Generalnego oraz Radców regionalnych.  

 

563. Wykorzysta się inicjatyw podejmowane w jedności i we współpracy z innymi grupami 

Rodziny Salezjańskiej, jak również możliwości ofiarowane na forum kościelnym lub 

międzyzakonnym. „Należy być gotowym na przyjmowanie doświadczeń formacyjnych 

ofiarowanych przez różne organizmy Kościoła i społeczeństwa”
636

. 

 

564. „Konferencje lub Grupy językowe powinny przewidzieć pewną zaktualizowaną 

bibliografię salezjańską we własnym języku. Zachęca się do inicjatyw formacyjnych na 

poziomie regionów, grup studiów salezjańskich, z możliwością przychodzenia z posługą i 

ofertą publikacji”
637

.   

 

565.  Rada Generalna będzie miała troskę o organizację inicjatyw dążących do nabycia 

przez inspektorów potrzebnych im kwalifikacji w celu pełnienia przez nich posługi 

animacyjnej i zarządu. Inspektorzy będą objęci również innymi inicjatywami formacyjnymi na 

poziomie Konferencji Inspektorailnych, spotkań regionalnych, „visite d’insieme”, itp. 

 

 

ZAŁĄCZNIKI* 
 

 

 

 

 

 

 

                                                           
632

 Por. KG 24, 138. 
633

 Wspólnot Wychowawczo-Duszpasterskich: por. KG 24, 43. 144. 
634

 Por. KG 24, 145. 
635

 Por. KG 21, 323; także Regul. 101. 
636

 Regul. 101. 
637

 KG 21, 342. 



 194 

Załącznik nr 1 

  «Dyrektorium Inspektorialne „sektor dotyczący formacji”» 

 

 

Załącznik nr 2 

  «Inspektorialny Program Formacji» 

 

 

Załącznik nr 3 

  «Wytyczne dotyczące organizacji studiów»  

 

 

Załącznik nr 4 

  «Dokumenty na temat formacji» 

 

 

 

 

 

 

 

--------------------------------  

 

* Załączniki przedstawiają: 

A. treści Dyrektorium Inspektorialnego dotyczące sektora 

formacyjnego wymagane przez „Ratio”; 

B. podstawowe wskazania dotyczące „Inspektorialnego Programu 

Formacji”; 

C. wytyczne dotyczące organizacji studiów; 

D. niektóre dokumenty kościelne i salezjańskie o szczególnym 

znaczeniu dla formacji. 
 

 

 

ZAŁĄCZNIK I 

 

DYREKTORIUM INSPEKTORIALNE „SEKCJA FORMACYJNA” 

 

  1. Charakter Dyrektorium. 

 

1.1.  W art. 87 Regulaminów ogólnych postanawia się: 

 "Praktycznym przewodnikiem formacji o zasięgu światowym jest "Ratio 

fundamentalis Institutionis et Studiorum", a o zasięgu inspektorialnym Dyrektorium, 

zatwierdzone przez Przełożonego Generalnego za zgodą jego Rady. 



 195 

 "Rafio" przedstawia i rozwija w sposób całościowy i dydaktyczny zbiór zasad i norm 

dotyczących formacji, zawartych w Konstytucjach, w Regulaminach ogólnych i w 

innych dokumentach Kościoła i Zgromadzenia. 

 Dyrektorium Inspektorialne przystosowuje do warunków lokalnych zasady i normy 

dotyczące formacji salezjańskiej". 

 

1.2.  "Do zadań Wspólnoty inspektorialnej należy, za pośrednictwem różnych organów 

animacji i zarządu, ustalać sposób prowadzenia formacji stosownie do wymogów 

własnego kontekstu kulturowego, zgodnie ze wskazaniami Kościoła i Zgromadzenia" 

(Konst. 101). 

 Do zadań Kapituły inspektorialnej należy: "opracowanie i dokonanie rewizji 

Dyrektorium Inspektorialnego w zakresie kompetencji przysługującym na tym 

szczeblu" (Konst. 171,4). 

 

1.3.  Należą do Dyrektorium uchwały kapitularne odnoszące się do formacji mające 

charakter normatywny stały i dające się zdefiniować w zakresie szczegółowego prawa 

legislacyjnego Inspektorii. Należy mieć na uwadze różnice jakie są między 

przedmiotem prawa - dokładnie sprecyzowanym i zaaprobowanym, a wskazaniami i 

procesami, którymi Inspektoria się kieruje, a które nie mają mocy normy prawnej 

stałej. 

 

1.4.  Dyrektorium inspektorialne nie identyfikuje się z Inspektorialnym Projektem 

Formacyjnym. Dyrektorium ze swej prawnej natury, ze sposobu wypracowania i 

zatwierdzania, któremu podlegało nie może ofiarować własnych form działania na 

różnych poziomach planowania (Cfr. ISM 366). 

 Dyrektorium stanowi normatywny punkt odniesienia przy wypracowywaniu 

Inspektorialnego Projektu Formacyjnego. (FSDB 24). 

 

  2. Zawartość Dyrektorium. 

 

 "Sekcja formacyjna" w Dyrektorium zgodnie ze wskazaniami Ratio i odpowiadając na 

rzeczywiste potrzeby Inspektorii ma następujące zadania: 

 

  2 1. W odniesieniu do procesu formacyjnego. 

 

I Dać wskazówki, które odnoszą się do Inspektorialnego Projektu Formacyjnego. 

Ustanawiać i wybierać kryteria podstawowych działań, które muszą oceniać i 

charakteryzować przygotowanie formacji. (FSDB 24). 

II Ustanowić poprzez jakie działanie, "z umiejętnością zwrócenia uwagi na różne 

sytuacje, refleksje, programowanie i weryfikację": Inspektor zapewnia "działanie 

organiczne, zaprogramowane i koordynowane na poziomie formacyjnym" ze swoją 

Radą, Komisją Inspektorialną do spraw formacji lub inną jednostką (FSDB22). 

III  Wskazać na kryteria w tworzeniu Komisji Inspektorialnej do spraw formacji, 

podstawowe zadania Delegata inspektorialnego i Komisji, możliwość współdziałania z 

Inspektorem i jego Radą, i z innymi delegatami i animatorami inspektorialnymi 

(FSDB 274). 

IV Określić okoliczności zapewniające jedność i kontynuację początkowego procesu 

formacyjnego. (FSDB 280,281,314,315,317). 

V Wskazać na kryteria zapewniające kontynuację informacji dotyczących sytuacji 

współbraci w formacji początkowej, zwłaszcza w momentach przechodzenia z 



 196 

jednego etapu do drugiego lub z jednej wspólnoty do drugiej, weryfikacji 

trymestralnej, zachowania dokumentacji, i dla uczestniczenia wspólnoty w wyrażaniu 

opinii na temat dopuszczania. (FSDB296,298). 

Vl  Wskazać na formę współpracy i współodpowiedzialności na poziomie 

inspektorialnym w formacji początkowej i ciągłej, i w szczególności w tym co odnosi 

się do wspólnoty i do ośrodków kształcenia inspektorialnego. (FSDB 146, 171, 173, 

230, 246, 248, 300, 418, 458, 509, 514, 548, 558). 

Vll Zapewnić możliwość kontaktu z rodziną, szczególnie podczas formacji początkowej. 

(FSDB 74). 

 

  Program działań pastoralnych 
 

VIII Wskazać na kryteria dla wypracowania programu działań wychowawczo-pastoralnych 

w czasie formacji początkowej (FSDB 202-204). 

 

  Formacja intelektualna 

 

IX Ustanowić podstawowe wskazania na studia w czasie formacji początkowej i w czasie 

wyboru ośrodków studiów, mając na uwadze normy Zgromadzenia, wymogi 

posłannictwa i kontekst inspektorialny (FSDB 157,179-180). 

X Wskazywać na warunki zapewniające poziom ośrodków studiów salezjańskich, 

zawartość i kontynuację ekip. (FSDB 170). 

 

  Nauka duchowości salezjańskiej 

 

XI Ustanowić ogólne wskazania do nauki duchowości salezjańskiej w czasie formacji 

początkowej, wymagane przez Ratio. Określenie niezbędnych środków do poznania, 

nauki i nauczania duchowości salezjańskiej, i posiadania wystarczająco kompletnej i 

uzupełnionej biblioteki "salezjańskości". (FSDB 51) 

 

  Kwalifikacja i specjalizacja 

 

XII  Wskazywać na wybory i linie działania podwyższające kwalifikacje i specjalizacje 

współbraci i dla wypracowania Inspektorialnego Planu kwalifikacji. (FSDB 158,285). 

Ustanawiać kryteria dla realizacji innych studiów w czasie formacji początkowej poza 

ustalonym curriculum uniwersyteckim, z zapewnieniem warunków formacji. (FSDB 

181184). 

 

   Formacja ciągła 

 

XIII  Nakreślać kryteria dla lnspektorialnego Planu formacji ciągłej włączając w 

Inspektorialny Projekt formacyjny, wskazując wybory, kierunki działania w różnych 

dziedzinach, odbiorców i dla szczególnych okoliczności (np. dyrektorzy, 

kwinkweniści, sdb i laicy, Rodzina Salezjańska, ecc.). (FSDB 556). 

 

  2.2 W odniesieniu do poszczególnych faz formacyjnych. 

 

   Prenowicjat  
 



 197 

XIV  Określić sposoby bezpośredniego przygotowania do nowicjatu w Inspektorii i 

ustanowić kryteria i podstawowe wymagania formacji intelektualnej w tej fazie. 

(FSDB 348350,353). 

XV  Określić kryteria kontroli medycznej i psychologicznej wymaganej przez Ratio, przed 

i w czasie trwania prenowicjatu. (FSDB 352). 

XVI Sprecyzować normy dopuszczania do nowicjatu. (FSDB 351). 

 

  Nowicjat  

 

XVII  Określić kryteria co do nowicjatu: miejsce, wspólnota, ekipa formacyjna, studia, 

doświadczenia pastoralne, sposób celebracji pierwszych ślubów. (FSDB 358, 365, 

367, 374, 375, 378, 382, 383, 391). 

 

   Postnowicjat  

 

XVIII  Dawać wskazania na bezpośredni postnowicjat: miejsce, wspólnota, czas trwania, 

doświadczenia pastoralne. (FSDB 412-422). 

XIX  Wyszczególnić przygotowanie do studiów postnowicjackich, zwracając baczną uwagę 

na sposób w jaki zapewnia się salezjański charakter filozoficzno-pedogogiczny, 

zwłaszcza gdy uczęszcza się do ośrodka niesalezjańskiego. (FSDB 423-427). 

XX  Przewidzieć dla salezjanów koadiutorów poważne curriculum formacyjne, plastyczne 

i dostosowane do konkretnych możliwości kandydatów i wytyczonych zadań, biorąc 

pod uwagę różnorodność sposobów spełniania się w Zgromadzeniu świeckich 

konsekrowanych. (FSDB 322,424-425). 

  

    Asystencja  
 

XXI  Dać wskazania dla zapewnienia odpowiednich warunków formacyjnych na asystencji 

na poziomie lokalnym i inspektorialnym: typ wspólnoty, opieka, inicjatywy 

inspektorialne, pomoce, weryfikacje. (FSDB cap. 9). 

 

   Specyficzna formacja 

 

XXII  Określić sposób realizacji specyficznej formacji salezjanina koadiutora i zapewnić 

odpowiednie przygotowanie zawodowe. (FSDB 480). 

XXIII Dokonywać wyborów inspektrialnych z uwzględnieniem specyficznej formacji 

salezjanina kapłana: ewentualne zdeklarowanie się na rozpoczęcie formacji 

teologicznej, wybór wspólnoty, ośrodka studiów, studia duchowości salezjańskiej, 

doświadczenia apostolskie. (FSDB cap. 10). 

XXIV  Przedstawić kryteria, wybory i warunki potrzebne do wypracowania programu ślubów 

wieczystych. (FSDB 513). Wyszczególnić formy manifestacji i intencji ze strony 

kandydata, by rozpocząć przygotowanie do ślubów wieczystych. (FSDB 515). 

 

  3. Weryfikacja sekcji formacyjnej Dyrektorium inspektorialnego. 

 

 Wskazać na formę i czas zastosowania weryfikacji Dyrektorium. 

 „Każda Inspektoria weryfikuje regularnie - zazwyczaj poprzez Komisję lnspektorialną 

do spraw formacji, lub kiedy będzie uważała za stosowne według funkcji jej przynależnej, 

poprzez Kapitułę Inspektorialną - zastosowanie konkretne sekcji formacyjnej Dyrektorium 

inspektorialnego. Inspektor informuje Radcę do spraw formacji. (FSDB 23). 



 198 

 

--------------------- 

1) Cfr C 171.4, 191; R 87. 88; 106.4; ISM 365, 382 i Elementi Giuridici. 43, 45; VAN LOOY 

LUC, Il direttorio ispettoriale. ACG 365 (1998) 46-52. 

 

 

 

 

 



 199 

Załącznik 2 

  

  

INSPEKTORIALNY PROJEKT FORMACYJNY
638

 

  

  

1. Planowanie formacji.  

  

572. Planowanie formacji w Inspektorii może się konkretyzować na różne sposoby i na 

różnych poziomach: w Dyrektorium Inspektorialnym oferuje ramy odniesienia i ustala 

główne wybory Inspektorii, w Inspektorialnym Projekcie do spraw formacji, w 

Programowaniu rocznym, w Programowaniu sektorów, w przewodnikach, i analogicznie 

na poziomie lokalnym. 

 Planowanie formacji dotyczy także poziomu międzyinspektorialnego dla Inspektorii, 

które podzielają fazy, momenty lub inicjatywy formacyjne lub które uznają za przydatne 

obranie wspólnych punktów odniesienia. 

Dla wszystkich tych wyrażeń planowania, Ratio ustanawia wspólne założenia i 

podstawowe ramy odniesienia. 

  

2. Dyrektorium i Projekt.  

  

573. Są różne charakter i cel Dyrektorium i Projektu do spraw formacji. 

  

 Dyrektorium „sekcja formacyjna” to pierwsze wyrażenie zadania, które Konstytucje 

nakładają na wspólnotę inspektorialną zobowiązując ją do  ustalenia sposobu aktualizacji 

formacji. (Cfr C 101). Nie jest zadaniem Dyrektorium przedstawienie kompletnego 

programu formacji. Z drugiej strony, co wynika z jego ustawodawczego charakteru, ze 

względu na proces opracowania i zatwierdzania którym są poddane zarówno poziom jak i 

stopień stabilizacji jego postanowień, nie może oferować typu działań na innych 

poziomach planu. (Cfr ISM 366). 

  

 Projekt inspektorialny formacji natomiast przedstawia wizję organiczną formacji, 

oferuje treści bardziej szczegółowe i kompletne o charakterze operatywnym i bardziej 

przyswajalnym. Projekt nie ogranicza się do stawiania wielkich celów i ogólnego 

zamysłu, ale precyzuje w konkretnej formie sposób aktualizacji formacji, biorąc pod 

uwagę to, co ważne, to, co pilne i to, co możliwe. Normalnie nie jest opracowany przez 

Kapitułę Inspektorialną; jest zatwierdzony przez Inspektora i jego Radę. Dyrektorium 

stanowi podstawowy i prawidłowy punkt odniesienia dla opracowania Projektu. (FSDB 

24). 

  

 Inspektorialny projekt formacyjny.  
  

3.1.  Charakter i cel. 
574. Formacja musi być przygotowana na różnych poziomach, zgodnie z 

projektem i musi być związana z mentalnością projektu (FSDB 211). To jedna ze 

strategicznych linii metodologii formacyjnej przedstawionych przez Ratio (Cfr FSDB cap. 

IV). 

  

                                                           
638

 Ratio odnosi się do Inspektorialnego Projektu formacji i do lokalnego projektu wspólnoty formacyjnej; tu 

gromadzimy podstawowe wskazówki dotyczące Inspektorialnego Projektu formacji. 



 200 

Każda inspektoria musi mieć Inspektorialny Projekt formacji jako ogólny plan działania 

(FSDB 18.24). Projekt wyraża w konkretnej formie myśl i przedmiot formacji w 

Inspektorii w funkcji stopniowego procesu, ciągłego, organicznego i jednolitego (FSDB 

235). 

 Bardziej niż dokumentem do opracowania lub tekstem do uaktualnienia, Projekt jest 

raczej wyrażeniem i instrumentem operacyjnym wspólnoty, która chce działać w formacji 

w sposób refleksyjny, zbieżny, promując komunikację i koordynację, kontynuując 

działanie systematyczne i ciągłe, zdolne do konfrontacji z rzeczywistością i odnawiania 

się (FSDB 211). Projekt jest konkretnym pośrednictwem modelu formacyjnego i jest 

kryterium i wskazówką do jego aktualizacji. 

  

 Projekt jest nieodzowny, zwłaszcza do zapewnienia jedności i ciągłości początkowego 

doświadczenia formacyjnego, które rozwija się w kolejnych etapach, w różnych 

wspólnotach a czasami w różnych inspektoriach, oraz aby sprzyjać nawiązaniu miedzy 

fazami i zbieżnością interwencji. (Cfr FSDB 210, 314, 317). 

  

 Projekt powinien mieć stabilność  i elastyczność, których wymaga formacja. Nie 

rozmyśla o działaniach w trwałych doświadczeniach, lecz zmierza ku umocnieniu 

konkretnego działania Inspektorii otwartej na okresową weryfikację i zdolną do 

dopasowania się do sytuacji. W tym sensie proces tworzenia Inspektorialnego Projektu 

formacji jest procesem otwartym. 

  

 Ścisły związek Projektu formacji z rzeczywistością Inspektorii wymaga, by ten był w 

harmonii z innymi założeniami planowania inspektorialnego. W tym samym czasie 

różnorodność sytuacji inspektorialnych sprawia, iż Projekty inspektorialne mają różny 

charakter. 

  

3.2.  Opracowanie, struktura i treść. 

  

575. Inspektorialny Projekt formacji jest wynikiem szczególnego udziału: zakłada 

zaangażowanie współbraci, uczestnictwo różnych poziomów animacji (np. Delegat i 

Inspektorialna Komisja do spraw formacji, dyrektorzy, wychowawcy) i w sposób 

szczególny działanie Inspektora i Rady. 

   Proces tworzenia, realizacji i weryfikacji Projektu stwarza możliwość formacji dla 

wszystkich jej czynników. 

  

 Opracowanie Inspektorialnego Projektu formacji zwraca stałą uwagę na jego ramy 

odniesienia (FSDB 24): 

I. tożsamość powołaniowa, profil salezjanina, do którego zmierza formacja i warunki 

sprzyjające realizacji, tak jak są przedstawione w dokumentach kościelnych i 

salezjańskich a w szczególności w Ratio i Dyrektorium; 

II. sytuacja formacyjna w Inspektorii. 

  

576. Projekt, poza uwidocznieniem ram odniesienia, zawiera: 

  

A. ważne elementy sytuacji formacyjnej w Inspektorii: aspekty pozytywne, 

mocne punkty i zasoby, aspekty trudne i pilne; 

B. projektowanie operacyjne, które przedstawia: 

       

III. podstawy formacji w Inspektorii: 



 201 

ustanawiając dla formacji w ogóle i dla niektórych zakresów, faz i konkretnych 

odbiorców, wyborów działań, pierwszeństwa i cele do osiągnięcia; kierunki działań, 

strategie, działania które należy wykonać, warunki do zapewnienia (czynniki, 

odpowiedzialności i role; koordynacje i  współprace; środowiska i instrumenty, ecc.). 

  

IV. niektóre szczególne aspekty: 

  

V. specyficzne aspekty programowania każdej fazy formacyjnej (FSDB 212); 

VI. curriculum formacyjne salezjanina koadiutora (FSDB 424, 480); 

VII. curriculum studiów (FSDB 157); 

VIII. stopniowy i systematyczny program studiów salezjańskości (FSDB 51.1); 

IX. opis działań wychowawczo-duszpasterskich dla formacji początkowej (FSDB 202-

204); 

X. przygotowanie do profesji wieczystej (FSDB 513); 

XI. plan formacji ciągłej (FSDB 547, 556); 

XII. inspektorialny plan kwalifikacji i specjalizacji współbraci (FSDB 158), ze 

zwróceniem szczególnej uwagi na kwalifikacje Formatorów (FSDB 284-285); 

XIII. wspólne kierunki formacji dla salezjanów i świeckich w formacji początkowej i 

ciągłej (FSDB 325, 560). 

  

A. sposoby i czas weryfikacji na różnych poziomach i rewizji projektu 

zależnie od sytuacji (FSDB 18. 24). 

  

XIV. Projekt lokalnej wspólnoty formacyjnej.      

  

577.  Wspólnota formacyjna „określona jest projektem, który sprawia, że wszystko zdąża 

do jednego celu: formacji salezjanina. W atmosferze współodpowiedzialności wszyscy 

starają się przeżywać wspólnie wartości, cele, doświadczenia i sposoby formacji 

programując, weryfikując i dopasowując okresowo własne życie, własną pracę i 

doświadczenie apostolskie do wymogów powołania” (FSDB 222). 

  

 Cel, treści i proces tworzenia Projektu wspólnoty formacyjnej są analogiczne do 

przedstawionych w Inspektorialnym Projekcie. 

  

 Przyjmując za podstawę wskazania Ratio i podstawy dane przez Dyrektorium i 

Inspektorialny Projekt dotyczące charakteru  i celu studiów, w różnych wymiarach 

doświadczenia formacyjnego, warunkach do zapewnienia, w zawartościach, w strategiach, 

w  formach uczestnictwa i koordynacji, w weryfikach, ecc., lokalne wspólnoty formacyjne 

wypracują własny projekt: 

XV. przedstawia cel formacji i charakterystykę doświadczenia formacyjnego (profil 

formacyjny, punkty odniesienia); 

XVI. porównuje go ze swoją konkretną sytuacją (poprzez weryfikację wspólnoty i 

zwrócenie uwagi na oddziaływanie w kontekście salezjańskim, kościelnym i 

socjalnym); 

XVII. nakreśla kierunki działań w różnych ramach i różnych wymiarach formacji i ustala 

warunki, które prowadzą do osiągnięcia celu formacyjnego (najważniejsze cele, 

strategie działania, opisy, odpowiedzialność, weryfikę ecc.); 

  

XVIII. Projekt, wspólnota i ekipa formacyjna. 



 202 

578.  Realizacja Projektu wymaga jako niezbędnego warunku zaangażowanie wspólnoty 

inspektorialnej i lokalnej oraz istnienia i funkcjonowania odpowiednich ekip. Projekt nie 

przyjęty przez wspólnotę i ekipę (grupę, komórkę animacyjną), przez dyrektorów i 

Formatorów pozostaje nieskuteczny. 

  Na poziomie inspektorialnym to zadanie jest przyjęte normalnie przez Delegata 

inspektorialnego i Komisję inspektorialną do spraw formacji, za zgodą i z 

odpowiedzialnością Inspektora i jego Rady, którym jest powierzona w pierwszej 

kolejności odpowiedzialność za formację (FSDB 22). Na poziomie lokalnym przez 

dyrektora i ekipę Formatorów wystarczająco stabilną (FSDB 222, 233, 235, 284) na 

różnych etapach. 

  

 

 

 

 

 



 203 

Załącznik nr 3 

 

 

WYTYCZNE DOTYCZĄCE ORGANIZACJI STUDIÓW 

  

1. UWAGI WSTĘPNE 

  

579. 1.1  „Wymiar intelektualny formacji salezjanina obejmuje formację podstawową, tj. 

studia, które wchodzą w skład różnych etapów formacji początkowej, specjalizację i 

przygotowanie profesjonalne oraz formację stałą” (FSDB 130). Wytyczne tu 

przedstawione odnoszą się do podstawowych studiów przewidzianych dla wszystkich 

salezjanów, nie dotyczą innych studiów, które są przedmiotem Inspektorialnego Planu 

kwalifikacji współbraci. Prezentacja zrobiona jest w formie wskazówek, które mogą 

nawiązywać do zawartości, lub do ważnych czy akcentowanych punktów.  

 Zadaniem odpowiedzialnych jest przejście od wskazówek do programu, troszcząc się 

o wyrażenia zawartości i ich rozległości oraz zapewnienie im jakości i stopniowania, 

unikając powtarzających się ujęć lub niepotrzebnych wyprzedzeń. Przedstawione 

zawartości muszą być przyjęte z powagą, której wymaga cel formacji i z elastycznością, 

której wymaga sytuacja. 

 Organizacje mają na uwadze specyficzne wymogi form powołania salezjanina 

koadiutora lub salezjanina kapłana i jednocześnie wymagają dopasowania do nich. 

 Dla kandydatów do kapłaństwa lub do stałego diakonatu należy postępować zgodnie 

ze wskazaniami i normami Kościoła.  

  

1.2 Studia salezjanina powinny być widziane w perspektywie formacji intelektualnej, jak 

to jest prezentowane w Ratio, zarówno w ogólnym opisie intelektualnego wymiaru 

formacji (rozdział III), jak i w prezentacji wymiaru intelektualnego poszczególnych 

etapów. Chodzi o wizje formacyjną zwracającą uwagę na charakterystykę salezjańską i na 

horyzont stałej formacji. 

  

1.3 Prezentacja organizacji wewnątrz każdej fazy jest podzielona na obszary: 

przedmiotów salezjańskich, nauk o człowieku i wychowaniu, o misterium chrześcijańskim 

lub o naukach teologicznych, których wymowa jest różna w zależności od fazy. W 

niektórych przypadkach preferowane jest wyrażenie „obszar misterium chrześcijańskiego” 

zamiast „przedmiotów teologicznych”, ponieważ nie chodzi o właściwe nauczanie 

teologiczne, a raczej o specyficzną metodologię i zakłada organiczne przyswajanie 

przedmiotów filozoficznych i pedagogicznych. 

  

580. 1.4 Perspektywa duszpasterska, z punktu widzenia ukulturalniania i komunikacji oraz 

innych aspektów, musi raczej konstruować stały wymiar formacji intelektualnej, niż 

tłumaczyć się na zawartość czy specyficzne kursy.  

  

1.5 Sytuacje i konteksty, w których rozwija się intelektualna formacja salezjańska w 

świecie są bardzo różne. Ta różnorodność wpływa także na organizację studiów i wymaga 

powagi, kompetencji i elastyczności w tłumaczeniu organizacji na stopniowy program, 

organiczny i kompletny. 

 Poza różnorodnością warunków podstawowych kandydatów, różnorodnością 

wymogów kulturowych, które przedstawiają narody i konteksty, na fakt możliwości 

rozwoju studiów w ośrodkach salezjańskich lub w ośrodkach niezależnych od nas wpływa 

także różnorodność w strukturze na niektórych etapach, np.:  



 204 

XIX. dla prenowicjatu: w niektórych przypadkach mówi się o studiach indywidualnych 

lub uniwersyteckich oraz o specyficznym programie wewnętrznym; w innych o 

całkowitym poświęceniu się specjalistycznemu programowi wewnętrznemu, w jeszcze 

innych o początku curriculum filozoficzno-pedagogicznego; 

XX. dla postnowicjatu: różna ilość lat, różna integracja curriculum filozoficznego i 

nauk wychowawczych, w wielu przypadkach dotyczy studiów oficjalnie uznawanych 

kończących się przyznaniem tytułu; 

XXI. dla teologii: istnieją programy czteroletnie lub pięcioletnie z rocznym lub 

cyklicznym rozkładem zajęć, z różną integracją na polu pastoralnym, ze studiami 

oficjalnie uznanymi lub bez oficjalnego uznania. 

  

2. WSKAZÓWKI 

  

2.1 PRENOWICJAT 
  

581. Organizacja studiów prenowicjatu musi mieć na uwadze różnorodność sytuacji 

kandydatów zarówno w przygotowaniu kulturalnym, chrześcijańskim i salezjańskim jak i 

liczne przygotowania studiów na tym etapie. 

 Ratio uściśla niektóre zadania formacji intelektualnej: „zapewnia się osiągnięcie 

poziomu wymaganych studiów świeckich, umocnienie podstawy kulturalnej i weryfikę 

zdolności do późniejszych studiów, znajomość języka, poważne wprowadzenie do 

doktryny chrześcijańskiej, ogólną znajomość ks. Bosko, powołania salezjańskiego i 

Zgromadzenia” (FSDB 353). 

  

2.1.1 Kierunki studiów salezjańskich 

  

582. Wymaga się prezentacji odpowiedniej dla momentu formacji, postaci ks. Bosko i 

Zgromadzenia salezjańskiego. Na początek może wystarczyć lektura wybranych i dobrze 

uzasadnionych dzieł lub ich streszczeń z równoczesnym odniesieniem do aktualnych 

doświadczeń salezjańskich. 

 W szczególności: biografia ks. Bosko, Wspomnienia z Oratorium, odniesienie do 

niektórych świadków powołania salezjańskiego, spojrzenia na obecność Zgromadzenia w 

świecie i na jego misję, pierwsze informacje o rodzinie salezjańskiej. 

  

2.1.2 Obszar misterium chrześcijańskiego 

  

583. Wprowadzenie i refleksja nad niektórymi aspektami powołania chrześcijańskiego 

zainspirowane podstawowymi założeniami Katechizmu: 

A. Wprowadzenie do lektury i słuchania Słowa Bożego, poprzez teksty 

liturgiczne, prezentacja niektórych znaczących momentów historii Zbawienia; 

B. Podstawowe elementy inicjacji chrześcijańskiej: modlitwy, życie 

liturgiczne i sakramentalne (Eucharystia i Pokuta), moralne działanie 

chrześcijańskie; 

C. Misja i świadectwo Kościoła oraz różnorodność jego powołań. 

  

2.1.3 Niektóre aspekty kulturowe 
  

584. Mając na uwadze różne przygotowanie i sytuację kandydatów podkreśla się: 

I. Uzupełnienie w dziedzinie podstawowej kultury (język, zwyczaje i ogólna 

kultura); 



 205 

II. Wprowadzenie do metody studiów i refleksji; 

III. Podstawową prezentację wartości ludzkich, relacyjnych i procesu komunikacji; 

IV. Podstawowe aspekty znajomości samego siebie, własnej uczuciowości i jej 

wyrażania, analizy własnego doświadczenia. 

  

2.2 NOWICJAT 

  

585. Ogólne przepisy wskazują cel i niektóre obszary zawartości studiów w trakcie 

nowicjatu: „niech mają za główny cel wprowadzenie do misterium Chrystusa tak, aby 

nowicjusz, poprzez kontakt ze Słowem Bożym rozwinął głębsze życie w wierze i pełną 

miłości znajomość Boga. Niech pogłębia się także teologię życia religijnego i niech będą 

studiowane Konstytucje, życie ks. Bosko i nasza tradycja”(R91). 

  

2.2.1 Wskazówki dotyczące dyscyplin salezjańskich 
  

586. Dla znajomości salezjańskiego projektu powołaniowego w Założycielu, w 

Konstytucjach i rzeczywistości Zgromadzenia, prezentuje się niektóre główne treści w 

oparciu o poważne i uzupełniane podstawy: 

I. Ks. Bosko: jego życie, środowisko, doświadczenie powołaniowe i duchowe, 

związek z innymi świętymi. Niektórzy świadkowie świętości salezjańskiej; 

II. Projekt życia prezentowany w Konstytucji i w Regulaminach ogólnych, ważnym 

punktem studiów nowicjackich i refleksji nad elementami uzupełniającymi i 

specjalistycznymi powołania i Zgromadzenia; 

III. Wzniosłe momenty historii Zgromadzenia, jego rozwój w świecie. Przełożeni 

Generalni; 

IV. Wspólna wizja Rodziny Salezjańskiej i Ruchu Salezjańskiego, wspólnota różnych 

powołań. 

  

2.2.2 Obszar misterium chrześcijańskiego 
  

587. Dla bardziej świadomego i głębokiego naśladowania Chrystusa w konsekrowanym 

życiu salezjańskim: 

I. Ogólne wprowadzenie do Pisma Św., do lektury i zrozumienia tekstów biblijnych 

liturgii, z punktu widzenia osobistej i wspólnej modlitwy oraz katechezy; 

II. Systematyczne przedstawienie niektórych podstawowych treści wiary i życia 

duchowego; wprowadzenie do modlitwy w różnych wyrażeniach; wprowadzenie do 

czasów liturgicznych i do Liturgii Godzin; 

III. Podstawowe wytyczne teologii życia zakonnego, ze szczególnym odniesieniem do 

duchowości apostolskiej: skrócona prezentacja historycznej ewolucji życia zakonnego 

i różnych form powołań; 

IV. Niektóre zagadnienia z podstawowej moralności (Przymierze, sumienie, prawa, 

cnota i grzech) i niektóre aspekty moralności społecznej. 

  

2.2.3 Nauki o człowieku i wychowaniu 
  

588. Podaje się niektóre najważniejsze informacje dotyczące: 

I. Komunikacji międzyludzkiej, umiejętności współdziałania, dialogu; 

II. Niektórych aspektów psychologicznych, socjologicznych i pedagogicznych życia 

zakonnego; 



 206 

III. Sytuacji społeczno-religijno-kulturalnej danego kraju, ze szczególnym 

odniesieniem do rzeczywistości kościelnej i do warunków młodzieżowych; 

IV. Komunikacji społecznej w życiu salezjańskim, w ks. Bosko i w Zgromadzeniu. 

Muzyka, śpiew i teatr w stylu salezjańskim: elementy teoretyczne i praktyczne; 

V. Studiów języka włoskiego i innych języków o szerokim zasięgu i przydatności. 

  

2.3 POSTNOWICJAT 
  

589. Istota dyscyplin humanistyczno-filozoficznych, powiązana z naukami 

pedagogicznymi jest z intelektualnego punktu widzenia podstawowym i oryginalnym 

elementem na tym etapie, który uczy współbrata łączyć stopniowo wiarę, kulturę i życie. 

 Szczególne podstawy i delikatny proces syntezy kulturalnej i religijnej tego etapu 

wymagają specyficznej organizacji studiów. Dla współbraci, którzy zmierzają do 

kapłaństwa ma się na uwadze wskazówki Kościoła dotyczące studiów filozoficznych i 

nauk o człowieku. 

  

2.3.1 Wskazówki dotyczące dyscyplin salezjańskich 

  

590. Należy mieć na uwadze następujące treści: 

I. Ks. Bosko jako wychowawca w kontekście kulturowym XIX w. Działanie 

wychowawcze pierwszych salezjanów. Krytyczne studium niektórych oryginalnych 

tekstów pedagogicznych, interpretacja i aktualizacja. 

II. Salezjańska metoda wychowawcza (System prewencyjny). Wychowawczy Projekt 

Duszpasterski; wskazówki Zgromadzenia. 

III. Obecność salezjańska we właściwym kontekście i jej różne wyrażenia. 

IV. Charakterystyka grup Rodziny Salezjańskiej obecnych w danej Inspektorii. 

  

2.3.2 Nauki filozoficzne, humanistyczne i wychowawcze 

  

591. W tej dziedzinie ma się na uwadze wymagane kwalifikacje dla każdego salezjanina i 

dopasowane do wymogów dwóch typów powołań. Wiele aspektów nauk 

humanistycznych w tym także filozofii, jest koniecznych do wspólnej podstawowej 

formacji, nawet jeżeli mogą być ustalone w inny sposób. 

 Nauki filozoficzne, humanistyczne i pedagogiczne wymagają zwrócenia szczególnej 

uwagi na wymogi ukulturalniania.   

  

592. A. Dyscypliny filozoficzne 

I. Propedeutyka filozoficzna: filozofia w życiu ludzkiego ducha (pochodzenie, 

charakter, związek z innymi dziedzinami nauki; autonomia; problematyka; 

nieodzowność i niezmienność). 

II. Antropologia filozoficzna: osoba ludzka (podstawowe wymiary antropologiczne i 

struktura osobistego wszechświata; personalizm chrześcijański; porównanie 

humanistyczne; filozofia historii i kultury). 

III. Gnoseologia: zagadnienie prawdy (możliwość, struktura, charakter i ważność 

poznania; sens krytyki; racjonalizm i empiryzm; ideologia; demistyfikacja; 

hermeneutyka, filozofia języka). 

IV. Metafizyka: problem bytu i wartości (możliwość i wartość metafizyki; byt jako 

podstawa rzeczywistości; metafizyka i antymetafizyka wobec całkowitego 

doświadczenia; działanie i kontemplacja; aksjologia i storicizmo). 



 207 

V. Teologia filozofii: zagadnienie Boga (możliwość i prawo naturalnej znajomości 

Absolutu; tematy filozoficzne dotyczące istnienia i natury Boga; związek miedzy 

naturą a wiarą i filozofią a teologią; współczesne ateizmy; fenomenologia, filozofia i 

historia religii). 

VI. Filozofia natury: zagadnienie kosmosu i nauki (zrozumiałość rzeczywistości 

materialnej; kosmologia naukowa i filozoficzna; wiedza naukowa i filozoficzna; 

zagadnienie epistemologii). 

VII. Etyka: podstawy i dynamika zachowania ludzkiego, zachowanie ludzkie w 

związku z Bogiem; sumienie i wolność; ekonomia i prawo; zagadnienia bioetyczne). 

VIII. Filozofia społeczna: główne podstawy; sposób „czytania” porządku społecznego; 

synteza socjopolityczna  w porównaniu do aspiracji chrześcijańskich; stosunki 

międzynarodowe i wspólnota ogólnoświatowa; Doktryna Społeczna Kościoła). 

IX. Filozofia wychowania: podstawowe fundamenty wychowania. 

X. Estetyka: sztuka i inne działania ludzkie; gust i zmysł estetyczny; sztuka i 

moralność). 

  

B. Filozofia w pamięci historycznej: 

XI. Myśl zachodnia: filozofia grecko-hellenistyczna, patrystyka, średniowiecze; 

kluczowe momenty filozofii współczesnej. 

XII. Myśl wschodnia. 

XIII. Największe współczesne systemy filozoficzne. 

XIV. Historyczna i teoretyczna charakterystyka lokalnej kultury. Autorzy i znaczące 

teksty filozoficzne danego kraju. 

  

593. C. Dyscypliny pedagogiczne 

XV. Wprowadzenie do pedagogiki: charakter i cele wychowania. Główne kierunki, 

nurty i perspektywy współczesnej pedagogiki. Różne modele wychowawcze.  

XVI. Historia wychowania i pedagogiki. 

XVII. Ogólna metodyka pedagogiczna i pedagogika chrześcijańska. 

XVIII. Technologie wychowawcze: media, nowe media, telematiche; sens, 

odpowiedzialność i użycie. 

  

D. Dyscypliny psychologiczne 

XIX. Psychologia ogólna i dynamika; podstawowe procesy psychiczne; psychologia 

rozwoju ludzkiego; organizacja osobowości: różne teorie. Elementy psychopatologii. 

XX. Psychologia wychowania i instrukcji. 

XXI. Psychologia religii, ze zwróceniem szczególnej uwagi na świat młodych. 

XXII. Psychologia socjalna: komunikacja, interakcja, dynamika grupy i wspólnoty. 

Komunikacja i język. 

  

E. Dyscypliny socjologiczne 

XXIII. Socjologia ogólna: aspekty socjologiczne rodziny, warunki młodych, szkoły, 

świata pracy i formacji zawodowej. 

XXIV. Socjologia religii, ze szczególnym zwróceniem uwagi na warunki młodych. 

XXV. Doktryna Społeczna Kościoła (Cfr. także filozofię społeczną). 

XXVI. Antropologia kulturalna, ze zwróceniem uwagi na kulturę lokalną, jej historię i 

charakterystykę. 

  

594. F. Nauka o przekazie społecznym 

XXVII.Teoria przekazu i problemy psychosocjologiczne przekazu społecznego. 



 208 

XXVIII.Różne formy komunikacji, szczególnie nowe techniki (prasa, radio, TV, 

internet...). 

XXIX. Przekaz społeczny drogą do integralnego wychowania: krytyczna lektura i 

słuchanie; zastosowanie w różnych środowiskach: katechezie, liturgii, ogólnych 

działaniach duszpasterskich, dydaktyce i animacji kulturalnej. 

XXX. Przekaz społeczny i posłanie salezjańskie. 

XXXI. Informacja salezjańska, informacja w życiu współbraci. 

  

G. Formacja artystyczna 

XXXII.Wychowanie przez muzykę i śpiew. 

XXXIII.Teatr i inne formy wyrażania artystycznego potrzebne w realizacji misji 

salezjańskiej. 

XXXIV.Elementy teoretyczne i praktyczne muzyki kościelnej na służbie liturgii, 

katechezy duszpasterskiej i wychowawczej. 

  

H. Metodologie 

XXXV.Metodologia studiów i badań, lektura tekstów, krytyka historyczna. 

XXXVI.Elementy dydaktyki ogólnej. 

?      Elementy pedagogiki i dydaktyki nauczania religii w szkole i techniki animacji 

społeczno-kulturalnej nauczania, katechezy, wychowania i ewangelizacji; inne 

nieformalne inicjatywy. 

?      Elementy ekonomi i administracji. 

?      Nauka włoskiego i innych języków potrzebnych lub przydatnych dla misji, nauka 

łaciny dla kandydatów do kapłaństwa. 

  

2.3.3 Obszar misterium chrześcijańskiego 

  

595. Kontynuuje się prezentację organiczną i podstawową misterium chrześcijańskiego, 

już rozpoczętą w poprzednich etapach. Prezentacja podkreśla związek z powołaniem i 

duszpasterską misją wychowawczą. 

Prezentacja ta zawiera: 

XXXVII.szczególne tematyki biblijne dla pełnego zrozumienia zwiastowania z 

uwzględnieniem życia duchowego i katechezy. 

XXXVIII.elementy liturgii sakramentalnej w funkcji pedagogiczno-katechetycznej. 

XXXIX.refleksja nad Kościołem w świecie i nad ewangelizacją (związek kultura, 

wychowanie, wiara) i przedstawienie wytycznych duszpasterskich zwłaszcza 

dotyczących duszpasterstwa młodych i wychowania. 

  

2.4 SPECYFICZNA FORMACJA SALEZJANINA KOADIUTORA 

  

597. Ratio ukazuje różne modele, które uwzględnia specyficzna formacja salezjanina 

koadiutora, proponując specyficzną formację kwalifikacji zawodowych i wskazuje na 

obszary formacji intelektualnej w czasie formacji specyficznej. 

Mając na uwadze różnorodność sytuacji osobistych i wspólnotę, propozycję i czas 

trwania, i przede wszystkim cel formacji na tym etapie, porządek studiów podkreśla 

następujące treści. 

  

2.4.1 Wskazówki dotyczące dyscyplin salezjańskich 

  



 209 

597. Niektóre treści w ścisłym powiązaniu ze specyficzną formacją salezjanina koadiutora 

i jego działaniem wychowawczym i duszpasterskim: 

XL. Założyciel ks. Bosko w kontekście socjalnym i eklezjalnym w jego czasach; 

wymiar świecki misji. Konfrontacja z aktualną sytuacją. 

XLI. Duchowość salezjańska i duchowość młodzieżowa salezjańska: szczególne 

podkreślenia, odniesienie di św. F. Salezego, pedagogika życia duchowego, model 

salezjanina koadiutora i kapłana, inne wyrażenia duchowości w obrębie Rodziny 

Salezjańskiej. 

XLII. Duszpasterstwo salezjańskie: wytyczne Zgromadzenia (ostatnie Kapituły 

Generalne i Przełożony Generalny), Młodzieżowe Duszpasterstwo Salezjańskie. 

Zaangażowanie świeckich w Rodzinę Salezjańską i we Wspólnotę Wychowawczo-

Duszpasterską, obecność i specyficzne miejsce w animacji salezjańskiej. 

XLIII. Posłannictwo salezjańskie w świecie: wyzwania w różnych kontekstach, 

pierwszeństwo i znaczenie. Obecność salezjańska w danym obszarze lub inspektorii; 

Projekt inspektorialny. 

  

2.4.2 Obszar misterium chrześcijańskiego 

  

598. Doświadczenie życia konsekrowanego i konfrontacja z misją wymaga organicznej i 

uaktualnionej wizji wiary i misji Kościoła we współczesnym świecie, ze zwróceniem 

uwagi na niektóre treści: 

XLIV. Wprowadzenie do Pisma Św. (S.T. i N.T.), i pogłębienie głównych tematów z 

historii Zbawienia w funkcji duchowej i duszpasterskiej. 

XLV. Refleksja nad sytuacją eklezjalną i nad aktualnymi aspektami nauczania Kościoła 

wychodzącym naprzeciw nowym wyzwaniom ewangelizacji. 

XLVI. Pogłębienie teologiczne życia zakonnego. 

XLVII. Moralność osobista i społeczna; Doktryna Społeczna Kościoła. 

XLVIII.Duszpasterstwo świata pracy; elementy metodologii duszpasterskiej i 

katechetycznej w związku z adresatami misji. 

  

2.4.3 Inne obszary 

  

599. Służba światu i młodym w pojęciu dzisiejszej kultury pociąga za sobą zwrócenie 

uwagi na inne obszary wartości: 

XLIX. Formacja socjo-polityczna: elementy socjologii; świat pracy (polityka, rynek, 

syndykat...); promocja społeczna; elementy ekonomii i administracji. 

L. Przekaz społeczny w zakresie wychowawczym i duszpasterskim, techniki i 

technologie przekazu społecznego i wykorzystanie duszpasterskie różnych języków. 

Techniki animacji. Wyrażanie muzyczne.  

LI. Obsługa podstawowych urządzeń informatycznych. 

  

2.5 SPECYFICZNA FORMACJA SALEZJANINA KAPŁANA 

  

600. „Specyficzna formacja kandydata na salezjanina kapłana kieruje się wytycznymi i 

normami ustalonymi przez Kościół i Zgromadzenie, i ma za cel przygotowanie księdza, 

duszpasterza i wychowawcy w perspektywie salezjańskiej” (C 116). Także studia są 

zaprogramowane w tej perspektywie. „Studia teologiczne muszą trwać cztery lata. Na 

fakultetach i w ośrodkach przyłączonych, gdzie po trzech latach instytucjonalnych 

następują dwa lata licencjatu w naukach kościelnych, czwarty rok teologii jest zastąpiony 

przez dwuletnie studia teologiczne”.(FSDB 484). 



 210 

W przypadkach w których curriculum instytucjonalne teologii jest skrócone do trzech lat, 

po których następuje czwarty rok lub kolejne dwa lata licencjatu, ważne jest zapewnienie 

odpowiednich warunków oraz koniecznego czasu na studia „salezjańskości” i 

duszpasterstwa. 

  

2.5.1 Wskazówki dotyczące dyscyplin salezjańskich 

  

601. Etap formacji specyficznej sprzyja pogłębianiu wiedzy teologicznej i charyzmatu; 

mentalności duszpasterskiej; lektury „salezjańskiej” treści teologicznych. 

W bezpośrednim związku z wizerunkiem i wychowawczą misją duszpasterską salezjanina 

kapłana i z czteroletnimi studiami teologicznymi, pogłębia się następujące treści: 

LII. Ks. Bosko jako ksiądz: profil duchowy i duszpasterski; kierunki jego duchowości i 

jego posługi duszpasterskiej, jego praca duszpasterska; ks. Bosko – kapłan i założyciel 

w kontekście kościelnym i społecznym swoich czasów. Źródła i odniesienia 

duchowości ks. Bosko, w szczególności św. F. Salezy. 

LIII. Duchowość salezjańska i duchowość młodzieży. Duchowość salezjanina kapłana: 

salezjanin kapłan w misji salezjańskiej i w różnych typach dzieł, uzupełnienie z 

salezjaninem koadiutorem. Różne postawy salezjanów kapłanów. 

LIV. Refleksje, wybory i wytyczne Zgromadzenia zwłaszcza poprzez ostatnie Kapituły 

Generalne i we współczesności: Młodzieżowe Duszpasterstwo Salezjańskie, Rodzina 

Salezjańska, współpraca ze świeckimi. Zwrócenie uwagi na wymiar duszpasterski, 

katechetyczny, sakramentalny, opiekę duchową (dyscypliny współzależne i 

szczególne akcenty). Wychowawczy Projekt Duszpasterski Inspektorii. 

LV. Kapłan salezjański w animacji duchowej grup Rodziny Salezjańskiej; znajomość 

różnych powołań i ich charakterystyki duchowej. 

LVI. Misja salezjańska na świecie: wyzwania duszpasterskie w różnych kontekstach, 

priorytetach i znaczeniach. 

  

2.5.2 Obszar dyscyplin teologicznych 
  

602. Nauki teologiczne są zgrupowane wokół niektórych podstawowych jednostek 

metodologicznych. Aby lepiej ukierunkować ostateczną syntezę zaznacza się korzystność 

podkreślania każdego roku, tam gdzie konkretna struktura studiów to dopuszcza, 

jednoczącej perspektywy tematycznej, np. w systemie czteroletnim: misterium Chrystusa 

(I rok), misterium Kościoła (II rok), misterium człowieka odkupionego w Chrystusie (III 

rok), synteza teologiczno duszpasterska (IV rok). 

LVII. Pismo Św.: ogólne wprowadzenie do Starego i Nowego Testamentu; pogłębienie 

niektórych ksiąg: krytyczna analiza i zrozumienie ich przesłania. 

LVIII. Teologia liturgiczna. 

LIX. Podstawowe wiadomości i zasady; 

LX. Eucharystia i kult eucharystyczny; celebracja innych sakramentów świętych; 

LXI. Duszpasterstwo sakramentów; 

LXII. Uświęcenie czasu: rok liturgiczny i Liturgia Godzin; 

  

LXIII. Historia Kościoła Powszechnego (starożytnego, średniowiecznego, nowożytnego i 

współczesnego) i lokalnego; wprowadzenie do Patrologii. 

LXIV. Podstawowa teologia: wprowadzenie do teologii; objawienie i jego przekazania 

poprzez inspirację Pisma Św., tradycję i żywe nauczanie Kościoła; wiarygodność 

objawienia chrześcijańskiego; objawienie chrześcijańskie a inne religie; objawienie a 

ukulturalnianie wiary. 



 211 

LXV. Systematyczna teologia: misterium Boga (Bóg jeden i w trzech osobach); 

misterium Chrystusa (chrystologia); misterium człowieka: stworzenie, człowiek, 

grzech, łaska i cnoty teologiczne (antropologia); misterium Kościoła (eklezjologia); 

mariologia; sakramenty Kościoła; eschatologia chrześcijańska. 

  

603. F. Teologia praktyczna i duszpasterska: ogólna teologia praktyczna, podstawowa 

teologia duszpasterska; ogólna i specjalistyczna katechizacja; duszpasterstwo młodzieży; 

duszpasterstwo powołań; wprowadzenie do ekumenizmu i dialogu między religiami; 

wprowadzenie do misjologii; duszpasterstwo komunikacji i użycia mediów; homiletyka. 

  

G. Teologia duchowa: teologia doświadczenia chrześcijańskiego: źródła duchowości; 

różne formy duchowości; główne nurty duchowości chrześcijańskiej. Duchowość 

apostolska, duchowość świecka, duchowość życia konsekrowanego. Kierownictwo 

duchowe i pedagogika duchowa.   

H. Teologia moralna: podstawowa teologia moralna; specjalistyczna teologia moralna: 

religia i wiara, Doktryna Społeczna Kościoła, moralność i ekonomia, moralność seksualna 

i rodzinna; bioetyka. 

I. Prawo kanoniczne: 

LXVI. Historyczne wytyczne Kodeksu i krótka prezentacja Norm Generalnych (I księga) 

dla prostego zrozumienia podstawowych koncepcji i słownictwa prawno-

kanonicznego; 

LXVII. Części I i II Księgi II, „Lud Boży”: funkcja nauczania i przepowiadania Słowa, 

działania misyjne, szkoły katolickie, środki społecznego przekazu; wytyczne Ksiąg V, 

VI i VII; 

LXVIII.Sekcja dotycząca Instytutów życia konsekrowanego, z konkretnym zwróceniem 

uwagi na nasze prawo, ogólne Konstytucje i Regulaminy; sakrament małżeństwa; 

LXIX. Uzupełniające ustawodawstwo Konferencji Episkopatu. 

L. Muzyka i sztuka sakralna: 

LXX. Funkcja śpiewu i muzyki w liturgii, różne formy muzyczne liturgii i ich cel, 

konkretne przykłady; 

LXXI. Ekspresja artystyczna jako część dydaktycznego charakteru liturgii, która jest 

jednocześnie kultem Boga i katechezą dla ludzi: wartość teologiczna i katechetyczno-

duszpasterska gestów i ruchów ciała, najważniejszych znaków liturgicznych, 

ośrodków kultu, ikon, z jej znaczeniem teologiczno-duchowym i katechetycznym. 

M. Studia języków biblijnych, przynajmniej dla tych, którzy kierują się na stopnie 

akademickie i zgodnie z możliwościami i przydatnością, innych języków o najszerszym 

użyciu i rozprzestrzenieniu.  

   

   



 212 

ZAŁĄCZNIK 4 

 

OGÓLNOKOŚCIELNE I SALEZJAŃSKIE DOKUMENTY NA TEMAT FORMACJI 

 

 

604. Uwaga: Zostają przedstawione aktualne, najważniejsze ogólnokościelne i salezjańskie 

dokumenty, które w sposób szczególny dotyczą formacji. 

 

 Zakłada się odwołanie do dokumentów Soboru Watykańskiego II, Kodeksu Prawa 

Kanonicznego, do dokumentów Synodów Biskupów i Adhortacji posynodalnych, zwłaszcza 

dokumentów Synodów: na temat “życia konsekrowanego i jego posłannictwa w Kościele i 

świecie” (1994) oraz  na temat “Formacji kapłańskie w obecnej sytuacji” (1990) i do 

dokumentów Synodów kontynentalnych. 

 

 Jeżeli chodzi o dokumenty salezjańskie zakłada się odwołanie do podstawowej 

salezjańskiej dokumentacji oficjalnej i nieoficjalnej, do współczesnych Kapituł Generalnych, 

do wystąpień Przełożonego Generalnego i Radców Regionalnych, których bezpośrednim lub 

pośrednim polem zainteresowania jest foramcja. Odnośnie do studiów salezjańskich, w 

sposób szczególny źródeł, krytycznych opracowań i współczesnych publikacji odwołuje się 

tutaj do Salezjańskiego Instytutu Historycznego oraz czasopisma Ricerche Storiche Salesiane. 

 

 

605. DOKUMENTY OGÓLNOKOŚCIELNE 

 

. Jan Paweł II 

- Konstytucja Apostolska Sapientia christiana na temat Uniwersytetów i Fakultetów 

kościelnych - 1979 

- Adhortacja Apostolska Christifideles laici - 1988 

- List Apostolski Mulieris Dignitatem – 1988 

- List Iuvenum Patris  z okazji stulecia od śmierci Ks. Bosko  - 1988  

- Adhortacja Apostolska Pastores Dabo Vobis - 1992 

- Adhortacja Apostolska Vita consecrata - 1996 

- Encyklika Fides et ratio - 1998  

 

. Kongregacja Wychowania Katolickiego (KWK) 

- Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis – 1970 + 1985 

- List okółny na temat nauczania filozofii w seminariach - 1972 

- Wskazania wychowawcze dotyczące formacji do celibatu kapłańskiego - 1974 

- List okólny na tremat studium Prawa Kanonicznego - 1975 

- Dokument na temat foramcji teologicznej przyszłych kapłanów - 1976 

- Normy aplikacyjne do Konstytucji Apostolskiej Sapientia christiana - 1979 

- Instrukcja na temat formacji liturgicznej w seminariach - 1979 

- List okólny na temat formacji duchowej w seminariach - 1980 

- Wskazania wychowawcze na temata miłości ludzkiej - 1983 

- Praktyka pastoralna odnośnie niestałości ludzkiej w foramcji przyszłych kapłanów - 1986 

- Wskazania dotyczące foramcji przyszłych kapłanów odnośnie środków komunikacji 

społecznej 1986 



 213 

- Przyjęcie do seminarium kandydata przychodzącego z innego seminarium lub innej 

rodzinny zakonnej - 1986 

- Studia na temat Kościołów wschodnich - 1987  

- List okólny “Niektóre wskazania na temat formacji w wyższych seminariach duchownych” - 

1987 

- Dziewica Maryja w formacji intelektualnej i duchowej - 1988  

- Wskazania dotyczące studium i przekazu społecznej doktryny Kościoła w formacji 

kapłańskiej – 1988 

- Instrukcja na temat studium Ojców Kościoła w formacji kapłańskiej – 1989 

- Wskazania na temat przygotowania wychowawców do seminariów - 1993  

- Wychowanie seminarzystów do posługi pastoralnej wobec małżeństwa i rodziny – 1995 

- Normy podstawowe dotyczące formacji diakonów stałych - 1998 

- Okres propedeutyczny (dokument informacyjny) - 1998 

 

. Kongregacja ds. Instytutów Życia Konsekrowanego oraz Stowarzyszeń Życia 

Apostolskiego (prima SCRIS / CRIS) 

- Instrukcja Renovationis causam - 1969 

- Wytyczne dla wzajemnych stosunków między biskupami i zakonnikami w Kościele Mutuae 

relationes – 1978 (wraz z Kongregacją ds. Biskupów) 

- Zakonnicy a promocja ludzka - 1980 

- Wymiar kontemplacyjny życia zakonnego - 1980 

- Istotne elemetny nauczania Kościoła na temat życia zakonnego - 1983 

- Wskazania na temat formacji w instytutach zakonnych  Potissimum Institutioni -  1990 

- Życie braterskie we wspólnocie - 1994 

- Współpraca między Instytutami na rzecz formacji - 1999 

 

. Kongregacja Nauki Wiary 

- Wiara i inkulturacja (1988) 

- Instrukcja na temat powołania kościelengo teologa – 1990 

 

. Kongregacja ds. Ewangelizacji Narodów 

- List okólny na temat wymiaru misyjnego formacji kapłańskiej – 1970 

- Wychowanie w wyższych seminariach - 1987 

 

. Kongregacja ds. Kultu Bożego 

- Instrukcja Professionis ritus - 1970 

- Instrukcja Ritus pro collatione ministeriorum - 1972 

- List “Badania przydatności kandydatów do święceń” – 1997 

 

. Kongregacja ds. Duchowieństwa 

- List na temat “Nauczanie i formacja ciągła duchowieństwa” (Inter ea) - 1969 

- Dyrektorium na temat posługi i życia prezbiterów - 1994 

- Normy fundamentalne dotyczące formacji diakonów stałych. Dyrektorium dotyczące 

posługi i życia diakonów stałych - 1998 

- Prezbiter, sługą Słowa, sługą sakramentów i przewodnik wspólnoty w perspektywie 

trzeciego milenium chrześcijaństwa – 1999 

 

Kongregacja ds. Biskupów   



 214 

- Wytyczne dla wzajemnych stosunków między biskupami i zakonnikami w Kościele Mutuae 

relationes – 1978 (wraz z Kongregacją ds. Instytutów Życia Konsekrowanego oraz 

Stowarzyszeń Życia Apostolskiego)  

 

Sekretariat ds. Jedności Chrześcijan 

- Ekumenizm w nauczaniu teologii - 1986 

- Wymiar ekumeniczny w foramcji tych, którzy oddają się posługiwaniu pasterskiemu - 1995 

 

Komisja Papieska ds. Zachowania Dziedzictwa Artystycznego i Historycznego Kościoła 

- Formacja dotycząca dziecictwa artystycznego i historycznego – 1992  

 

Papieska Rada ds. Rodziny 
- Seksualność ludzka: prawda i znaczenie - 1995 

 

 

606. DOKUMENTY SALEZJAŃSKIE 

   

Kapituły Generalne  

    Dokumenty, które w sposób bezpośredni odnoszą się do formacji lub są poświęcone 

formacji: 

 

   KGS (1971) 

     - “Formacja do życia salezjańskiego” (dokument 13) 

   KG21 (1978)  

     - “Formacja do życia salezjańskiego” 

     - “Salezjanin koadiutor” 

     - “Dzieło PAS i Universitŕ Pontificia Salesiana” 

   KG23 (1990)    
     - “Wychowtwać młodych do wiary”  

    KG24 (1996)    
    -  “Salezjanie i świeccy: Zjednoczenie i współuczestnictwo w duchu i posłannictwie ks. 

Bosko”  

Przełożeni Generalni 

Viganó Egidio 
List “Komponent świecki wspólnoty salezjańkiej”, ARG 298 (1980)  3-50 

List “Profil salezjanina w śnie o postaci z dziesięcioma diamentami”, ARG 300 (1981) 3-

37 

List “Odnowiony tekst naszej Reguły życia”, DRG 312 (1985)  3-37 

List “Troska o kapłana roku dwutysięcznego”, DRG 335 (1991) 3-40 

List “Jak odczytać dzisiaj charyzma Założyciela”, DRG 352 (1995) 3-33 

 

Vecchi Juan Edmundo: 

List “Wskazania dla postępu na drodze duchowości”, DRG 354 (1995) 3-52 

List “Dla was studiuję”, DRG 361 (1997) 3-47 

List “Eksperci, świadkowie i mistrzowie jedności”, DRG 363 (1998) 3-42 

List “Ojciec konsekruje nas i posyła”, DRG 365 (1998) 3-45 

List “Bezgraniczna miłość Boga i młodzieży”, DRG 366 (1999) 3-43 

List “Pojednał nas ze sobą oraz zawierzył nam posługę Pojednania”, DRG 369 (1999) 3-

47 



 215 

List “To jest Moje Ciało, złżone w ofierze dla was”, DRG 371 (2000) 3-51 

 

Dokumenty nawiązujące do formacji 

 

-   Program życia Salezjanów ks. Bosko. Przewodnik po lekturze Konstytucji Salezjańskich,  

    1986 

-   Dyrektor Salezjański. Posługa na rzecz animacji i zarządu wspólnoty lokalnej, 1986 

-   Inspektor Salezjański. Posługa na rzecz animacji i zarządu wspólnoty inspektorialnej,  

     1987; zawiera w Dodatku “Elementy prawne i praktykę administracyjną”, zobacz poniżej. 

-   Elementy prawne i praktyka administracyjna w zarządzie Inspektorią, 1987 

-   Salezjańskie Duszpasterstwo Młodzieżowe. Podstawowe punkty odniesienia,  Dykasterium 

ds. Duszpasterstwa Młodzieżowego, 2000 

-   Karta Jedności w Rodzinie Salezjańskiej ks. Bosko, Dykasterium ds. Rodziny 

Salezjańskiej, 1995 

-   Karta Posłannictwa Rodziny Salezjańskiej,  Dykasterium ds. Rodziny Salezjańskiej, 2000 

-   Salezjanin Koadiutor. Historia, tożsamość, duszpasterstwo powołaniowe i formacja, 1989 

-   Rytuał profesji zakonnej, Towarzystwo św. Franciszka Salezego, Roma, 1989 

-   Mszał własny Rodziny Salezjańskiej, Towarzystwo św. Franciszka Salezego, Roma, 1990  

 

 

 
 


